

# • The University of California Library



H. Horse Stephens

University of California



18/

## THE NĀLAŅIYĀR

OR

## FOUR HUNDRED QUATRAINS IN TAMIL

G. U. POPE

#### London

#### HENRY FROWDE

OXFORD UNIVERSITY PRESS WAREHOUSE AMEN CORNER, E.C.



Mew York

MACMILLAN & CO., 112 FOURTH AVENUE

முனிவர் அருளிச்செய்த நால டி யார்

# THE NĀLADIYĀR

OR

# FOUR HUNDRED QUATRAINS IN TAMIL

WITH

INTRODUCTION, TRANSLATION, AND

NOTES CRITICAL, PHILOLOGICAL AND EXPLANATORY

TO WHICH IS ADDED

A Concordance and Lexicon

WITH AUTHORITIES FROM THE OLDEST TAMIL WRITERS

BY THE

REV. G. U. POPE, M.A., D.D.

SOMETIME FELLOW OF THE MADRAS UNIVERSITY

MEMBER OF THE ROYAL ASIATIC SOCIETY

AND OF

THE GERMAN ORIENTAL SOCIETY

Orford
AT THE CLARENDON PRESS

1893

#### Oxford

PRINTED AT THE CLARENDON PRESS

BY HORACE HART, PRINTER TO THE UNIVERSITY

HINRY MORSE STEPHENS

### CONTENTS.

|     |         |        |       |         |        |       |       |     |   |   |   |     | PAGE  |
|-----|---------|--------|-------|---------|--------|-------|-------|-----|---|---|---|-----|-------|
| Int | RODUC'  | TION   |       |         |        |       |       |     |   |   |   |     | vii   |
|     | I.      | Gene   | ral   | Introdu | ection |       |       |     |   |   |   |     | vii   |
|     | II.     | Gram   | mat   | ical N  | otes   |       |       |     |   |   |   |     | xiii  |
|     |         |        |       | Introd  |        |       |       |     |   |   |   |     |       |
|     | IV.     | Biblio | ograj | phical  | Refere | ences | ٠     |     |   |   |   | . : | xxxvi |
| Ax  |         |        |       | НАРТЕ   |        |       |       |     |   |   |   |     |       |
| ТЕ  | xt, Ti  | RANSL  | TIO   | N, AND  | Note   | S     |       |     |   |   |   |     | I     |
| Ind | EX OF   | First  | Lı    | NES OF  | THE    | Qua   | TRAII | KS. | , |   | ٠ |     | 263   |
| LE  | XICON . | AND C  | onco  | RDANC   | E      |       |       |     |   | * |   |     | 273   |
| GE  | NERAL   | INDE   | ζ.    |         |        |       |       |     |   |   |   |     | 437   |

#### INVOCATION.

கடவுள் வாழ்த்து.

வரனிடு வீல்லின் வரவறியா வரய்மையாற் கானிலக் தோயாக் கடவுன்—யா'ரிலஞ் சென்னி உறவணங்கிச் சேர்தும் எம் முன்னத்த முன்னி யலைமுடிக் என்று:

Knowing, like bow displayed in heav'n, man's advent here, To earth my head I bow, to God in truth draw near, Touch of whose foot earth never knew; thus what my mind Conceives, I pray may happy consummation find.

This invocation is said to be by the commentator Pathumanar.

#### INTRODUCTION

TO

#### THE FOUR HUNDRED QUATRAINS

OR

#### NĀLADI-NĀNNŪRRU.

#### I. GENERAL INTRODUCTION.

THIS edition of a popular Tamil Classic was undertaken mainly with the view of assisting Europeans to acquire some acquaintance with classical Tamil. It is intended to be taken up after the study of the Second Catechism of Tamil Grammar<sup>1</sup>, to which references are given throughout; and is a companion volume to the *Kurral*<sup>2</sup>: these two great works serving as mutual commentaries, and together throwing a flood of light upon the whole ethical and social philosophy of the Tamil people.

I am not without a hope and belief that such editions of their great classics may find favour with some at least of the great multitude of young Tamil men who pursue with enthusiasm and fair success their English studies, but are, I apprehend, in some danger, alas! of neglecting their own wonderful language.

To avoid repetition, the student is referred to the introduction

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> First Lessons in Tamil; or, An Introduction to the Common Dialect of that Language, for the use of foreigners learning Tamil and of Tamilians learning English, with An Easy Catechism in Tamil of both the Colloquial and Classical Dialects, by the Rev. G. U. Pope, M.A., D.D. Fifth Edition. Oxford: at the Clarendon Press. 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Sacred Kurral of Tiruvalluva-Nāyanār, with Metrical Translation, Notes, Grammar, Lexicon, and Concordance, by the Rev. G. U. Pope, M.A., D.D. London: Allen & Co.

to the Kurra! for information on many matters connected with Tamil, and important to those who would thoroughly master the  $N\bar{a}ladi$ .

This work is recommended to the student of Tamil for several weighty reasons.

These are not so much the originality of its teaching, as the peculiar terseness and vigour of its style; and the fidelity with which it reflects the thoughts and ideas of the great mass of the Tamil people, and indeed of the yeomanry of India; for, though composed most probably by Jains, it contains scarcely any traces of their peculiar tenets. [For these the student must read the \$\mathcal{T}\inv \text{uga Chintāmani}\$, and this is no easy task, though made easier by the publication of an admirable edition of it by Mr. Vē. Çāmināthaiyar. See p. xli.]

The *Nālaḍi-nānnūrru*, or 'Four Hundred Quatrains,' is often called the *Veḷḷāḷar-Vētham*, the 'Bible of the Cultivators of the soil.'

Not only is it one of the text-books prescribed for the Oriental Honour School of this University, but it is moreover a chief subject of examination in the Madras University; and is taught, in some shape, in every vernacular school in the Tamil country.

I have therefore in my official capacity prepared, under some disadvantages, this edition, with an extensive critical apparatus, in the hope of bringing at least a few European minds into closer contact with those of our Tamil fellow-subjects; and of inducing young Tamil students to bring the freer and more invigorating, though more laborious methods of European study to bear upon their own great classics.

The old method of continuous verbal commentary and paraphrase tends to paralyse the mind, and compels the student to go round and round in the mill of traditional interpretation.

A recent Tamil editor of the Nāladi begins his preface with these words, 'The Nāladiyār is one of the moral text-books emanating from the (Madura) Academy (சங்கம்), and, therefore, came into existence 4000 years ago!'

He also gives, with slight variations, the current tradition regarding the 400 quatrains. It is briefly this: 'Once on a time, 8000 Jain ascetics, driven by famine, came to a Pāṇḍiyan king and were supported by him. When the famine was over they prepared to return to their own country, though the king wished to retain the learned strangers who added lustre to his

rourt. At last the poets were driven to depart secretly by night. In the morning it was found that each bard had left on his seat a quatrain. These were examined and found to differ widely from one another. The king then ordered them all to be thrown into the river Vaigai, when it was found that the palmleaf scrolls containing these 400 quatrains ascended the river against the current, and came to the bank. To these the king gave the name of Nālaḍiyār (the quatrainists).' Some other verses reached the banks at various spots, and are found in two collections, called 'Old sayings' (படுமெறும்) and 'The Essence of the way of virtue' (அறுமெறிச்சாரம்)¹. These latter works have never obtained the popularity enjoyed by the Nālaḍiyār; and I should regard them as mainly imitations due to a later period, though some of the verses are certainly more or less ancient.

These traditions point to a collection of popular verses made after the impalement of the Samanar (or Amanar = Jains, lit. 'naked ones'), perhaps in the time of Sundara Pāṇḍiyan (or  $K\bar{u}n-P$ .), who probably lived in the twelfth century A.D. [See C. D. G. pp. 132–140.]

These verses, mainly but not, I think, exclusively of Jain origin, were doubtless expurgated by the Çaivas, under whose chief guardianship Tamil literature has since remained.

They were re-edited, interpreted, arranged, and forced into a kind of parallelism to the *Kurral* by *Pathumanār* (पन्न 'a lotus'), of whom nothing is really known. I have printed an elegant invocation ascribed to him. No other editor has done much for the quatrains.

The fact that to them exclusively the title of *Nālaḍi* (or quatrain) was given seems to render it probable that they constitute some of the earliest specimens of this elegant metre, the Alcaic of Tamil.

As might be expected from their history, no consistent and developed system of philosophy, religion, or morals can be deduced from them; and it may be said with truth that these utterances have too little sequence and connexion to admit of any scientific criticism. Yet it is a kind of merit to put a happy point upon a commonplace; and these epigrams, drawn sometimes from Sanskrit sources and oftener forming the ground

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Referred to as P. M. and A. N. Çã.

of ornate Sanskrit verses, written in imitation or rivalry, have become household words through all South India.

I am unwilling to enter here on any discussion of the date of this and other Tamil classics, since there are scarcely any ascertained facts or ancient inscriptions from which to reason. The discussion of these matters requires aptitude, leisure, and opportunity for archaeological research (and these I do not possess), in addition to a critical acquaintance with Tamil literature. The want of this last essential has rendered many otherwise profound researches almost valueless. A very careful consideration of many masterpieces of Tamil literature leads me to think that between A.D. 800 and 1200 the greatest of these works were composed 1. Internal evidence, as far as I see, is all we have to rely on.

Hiouen-Thsang, the Buddhist pilgrim who visited the continent of India in 640 A.D., says that in  $Malak\bar{u}ta$  the people were not much addicted to the cultivation of literature, and only valued the pursuit of wealth; and mentions Jains as the most prominent sect. Now, this  $Malak\bar{u}ta$  must be  $=Malak\bar{v}tta$ ,  $Malain\bar{u}ta$ ,  $Malain\bar{u}ta$ ,  $Malain\bar{u}ta$ , and seems to have included the whole southern part of the Madras Presidency (Hultzsch, South-Indian Inscriptions, vol. ii. part i. p. 2 note): the Pāṇḍya and Çēra kingdoms.

The Jains were great students and copyists of books (Burnell, S. I. Palaeography, p. 88). We may feel quite sure that the seventh century A.D., at the latest, saw the beginning of Tamil literature under Jain auspices. Perhaps the Jains fostered the vernaculars partly out of opposition to the Brāhmans. Reformers and missionaries, who generally address themselves to the intelligent middle classes, have often been the most assiduous students and promoters of the vulgar tongues. Quatrain 243 of the Nālaḍi shows the feeling of hostility that existed between North and South: between Hindūs and Jains. The great antiquity of Tamil, which is the one worthy rival of Sanskrit, is abundantly plain.

The ancient grammatical works existing in Tamil, and its wonderful metrical system, prove its assiduous cultivation for long ages. An elaborate, scientific series of metres, such as Tamil glories in, adapted to every style and theme of composition, is the growth of centuries. Classical Tamil bears every

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> To native scholars this field of research naturally belongs, and any reader of Mr. P. Sundaram Pillai's able papers in the Madras Christian College Magazine (1891) will see that one of them at least is zealously and ably working in it.

mark of slow and natural evolution; but the subject is complicated by the number of works in circulation falsely attributed to old writers. The many really ridiculous forgeries of this kind bring discredit on all Tamil literature. Tamil scholars should banish, among other things, such spurious works as many of those attributed to Agastya, Avvai, Paṭṭaṇattu-piḷḷai, and others.

In regard to the teachings of these epigrams—philosophical, theological and ethical—I have little to add to what is said in the notes and analyses of chapters.

There is no mention of God in the Nālaḍi (save in the quite modern invocation) and no trace of religion. In this respect the quatrains differ from the *Kurral*. There are indeed a few poetical references to certain deities, and allusions to popular beliefs and rites, but the bards evidently were not orthodox Hindūs.

As in most Hindū ethical and philosophical writings the ruling idea is that of Karma, which is discussed in pp. 66–69. A study of this is quite essential to the comprehension of all Hindū systems.

The misery of embodiment  $(\mathfrak{QpQ})$  in successive and infinitely varied forms, and the bliss of release  $(\mathfrak{QpP})$  from all of these, are often expressed, and illustrated with every kind of figure. It is assumed that always, to all, conscious existence on earth, as well as in any heavens or hells, is an absolute evil. Here, of course, we find ourselves in antagonism.

Yet pervading these verses there seems to me to be a strong sense of moral obligation, an earnest aspiration after righteousness, a fervent and unselfish charity, and generally a loftiness of aim that are very impressive. I have felt sometimes as if there must be a blessing in store for a people that delight so utterly in compositions thus remarkably expressive of a hunger and thirst after righteousness. They are the foremost among the peoples of India, and the Kurral and Nāladi have helped to make them so.

It is in vain to discuss elaborately the origin and possible sources of the work. The majority of the verses were almost certainly sung by Jain ascetics, yet there are a few that seem to be from the Mahābhārata, and undoubtedly many of the quatrains are fragments of the old ethical teaching which goes under the name of  $N\bar{\imath}ti$ - $\bar{\imath}astra$ . The history of South India permits us

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Sir M. Monier-Williams' *Indian Wisdom*, p. 55. How inferior the verses of Bhartrihari are may be seen by examining the version given in Trübner's Series.

to expect to trace not only Buddhist, or Jain, but also Greek, Christian, and even Muhammadan influences in the early Tamil classics, as much almost as those inspired by Sanskrit writings.

When we examine each quatrain as an artistic whole—a kind of cameo—we find that there are several distinct and clearly marked types. Some of these may be conveniently arranged in classes.

1. There are the simply didactic.

Here the student must first master the third and fourth lines, in which is enunciated the truth, precept, or principle, of which the former part of the quatrain gives the proof or illustration. This is a prevailing type also in the *Kurral*. A *Venbā* verse, like a sonnet, should have a very effective and striking finish.

This is seen in the first quatrain, where the aphorism is, 'worldly

prosperity is a thing of no account.'

2. One class of the didactic quatrain depends for its effectiveness chiefly on some apt and ingenious simile, illustration, or analogy. To us some of these seem forced and fanciful conceits, but we really are not always in a position to judge or rightly estimate them.

In 290 the aptness of the figure, the beauty of the expression, the wonderful terseness of the conclusion, together with the perfection of the form and rhythm, leave nothing to be desired.

- 3. In some of these the simile is simply thrown in, while the most prominent thing is the clear enunciation of a truth. Here the whole runs on like rhetorical prose. Examples of this are 8, 49, 87.
  - 4. Some are cumulative, with or without a climax.

Thus in 65 we find three statements, with a thread of connexion: 'It is the difficulty of the achievement that makes it meritorious.' In 80 we have three precepts. In 100 there is a climax. See 4, 55, 88.

- 5. Others are enumerative, where the various parts and accessories of some idea are summed up. See 74, 81, 83, 84, 119.
- 6. A few are antithetic, suggesting a contrast with or without a simile; as, 48, 51, 52, 89.
  - 7. A very few contain puns. So 39, 56.

If I am not deceived there is in many of these verses something far beyond mere technical skill. At times by a few happy touches an idea is expressed in such apt language, and illuminated by such a picturesque use and adaptation of familiar words, each chosen with truest and most accurate discrimination, that the quatrain becomes a group of life-like pictures, on which the mind is fain to linger long, and to which it recurs often. In this matchless verse [135]—

கல்வி கரையில கற்பவர் நாள்சில மெல்ல நினேக்கிற் பிணிபல — தெள்ளிதின் ஆராய்ந் தமைவுடைய கற்பவே நீரொழியப் பாலுண் குருகிற் றெரிந்து—

not a syllable could be spared; while almost every word is common and easy, yet is the very fittest, and is used in its exact meaning. It is somewhat archaic;—has a fascinating air of mystery;—pleasantly exercises and amply rewards the student's ingenuity;—seems dark at first, but once lit up, sparkles for ever.

Thus #@s = shore suggests a metaphor: 'learning is a shore-less—infinite—ocean.'

Then comes the simple antithesis, 'the learners' days are few.' In Tamil the use of the same root twice (in கல்வி and கற்பவர்) and again in the third line (கற்பவே) imparts an added charm.

Into these perfectly (to Tamil ears) harmonious lines is compressed a whole chapter:

'The subjects of study (கல்லி with a plural verb) are infinitely numerous; but the learners' days are few; and if it be calmly thought out, men are liable to many diseases. [பிணி= natural infirmities or "bonds," that enfeeble and restrict.] Youthful enthusiasm may lead men to anticipate great and varied triumphs; calm reflection teaches them their natural weakness. So, men should learn with discrimination (சென்னிது), examining closely (ஆராய்) things befitting (அமை, "suit, satisfy, gladden") them, with intelligence (செரிந்து) like that of the bird (the semi-divine Hañça), that drinks only the milk and leaves the water, when these mingled are presented to it.' Of course this last is received as a fact!

#### II. GRAMMATICAL NOTES.

As to the grammar of the Nālaḍiyār, the Second Catechism is amply sufficient.

[In the IIIrd Grammar, which is much fuller, the *Nannūl* is given. This my late lamented friend Dr. Bower partly reprinted in 1876 (S. P. C. K. Press); and added a good translation of the *Nannūl* preface.] Here notes are added in which most of the

poetical forms and difficulties in the text are explained, referring to the questions of the Grammar. These pages are in fact an appendix to that little manual.

It is, however, to the appended Lexicon and Concordance that the student should chiefly look for assistance. Notes, commentaries, and translations have their uses; but he who follows out a word through all its forms, and wherever it occurs, will soon gain a familiarity with the poetical style and diction which he will not easily obtain otherwise.

These grammatical notes follow the numbers of the Second Catechism.

G. 12. AYTHAM.

In 137 it seems an integral part of &&= EHGU. [See Jī. Chin. i. 255.]

In 251 அஃதடைமை must be (  $\circ \circ \circ \circ -$ ); or  $\circ = ha$  or  $\chi a$ .

So in 398 அஃதுரும் must be (ப ப - -).

In 12 அஃஇஞர் is  $(- \cup \cup)$ , i.e. &=h or  $\chi$ ; so 17, வெஃக்ன்மின்.

Āytham must be preceded by a short vowel, and followed by either s, s,  $\iota$ , so  $\rho$ . Nann $\bar{u}l$ , 96.

G. 14.

அளபு or அளவு எடுத்தல் = 'prolongation of measure.'

1. This lengthening of vowels in N is (1) to fill up the metre; (2) to emphasize the meaning (see 184); (3) to form a vocative case; or (4) in adverbial participles of certain verbs.

2. The most usual and Queen is when to a long syllable is subjoined its corresponding short. [So 'Hελιοs for 'Ηλιοs.]

Thus, உடாதம் (புளிமா) becomes உடா அதம் (கருவினம்), 10, 38, 94, 119, 127, 169, 199, 201, 254, 255, 310, 337.

கடா அய் = க. போம் becomes போ ஒம், 140.

3. Another kind first lengthens a syllable, and then extends it as above:

தொடி becomes தொடி, and finally தொடிஇ. கின்றதும் becomes கின்றதும், and finally கின்றது உம், 192, 235, 259, 314.

4. A third kind seems like அளபைடை, but is simply the omission of ல்: கூடிம் becomes கூடும், 140. கடா அம் = கடாகி, 258.

With this is found a real prolongation:

மருவு omits வ, and taking அபை, becomes மருஉ, 246, 285.

5. Another அതവെടെ., found in certain adverbial participles, is made by taking the shortest root (യന്ദ്ര in യന്ദ്ര); ഇന്ദ്ര in ഉദ്യേ), forming adv. part. in இ, and prolonging: യന്യേ makes യന്ദ്ര, യർ, യർ இ.

So எழுர்த: எழு, எழி, எழிஇ: 209. Comp. 85, 137, 213, 220, 239, 258, 399.

6. There is also a double any. This is very picturesque in 184.

7. Some examples, as in 246, combine some of the above methods; but are poetic anomalies. [G. 137.]

G. 19-39.

A table is here given of sixteen orthographical changes. To this the student can refer throughout.

#### CONSPECTUS OF THE SIXTEEN DIFFERENT CHANGES OF LETTERS.

கசு பிரதான விகாரங்களின் சுருக்கமான அட்டவணே.

|             |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | പിത്ര.  |
|-------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| s.          | 2                 | யகாத்தின் முன்தோன்றும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | G. 24.  |
| ٥.          | ₽,                | குற்றியல் உகரம் உயிர் முன் கெடும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 24.     |
| Ø5 €        | வ், ய்            | சில உயிர் முன்தோன்றும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 23.     |
| ₽.          | *, *, }<br>*, u } | உயிருக்குப்பின் இரட்டிக்கும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 27.     |
| @.          | ம்                | கெடும்; ங், ஞ், ந் ஆகத்திரியும்; இரட்டிக்கும் 32, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33, 31. |
| æ.          | ஞ் ந், ப்         | இரட்டிக்கும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 31.     |
| ศ.          | <b>∸</b> , ⊅      | மொழி அகத்து இரட்டிக்கும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 26.     |
| 4.          |                   | மெய்கள் சட்டின்பின்னும், விறுவின்பின்னும் இரட்டிக்கும் .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 25.     |
| En.         | <i>छ</i> ंग       | ட் ஆகத் திரியும் ( [ ஆக்க் இந்த இந்த இந்த இந்த இந்த இந்த இந்த இந்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| æ0.         | ीं                | $egin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 34.     |
| 55.         | <i>ैं।</i>        | ண் ஆகத் இரியும் [ள் + ம் = ண்ம்]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ვნ.     |
| &₽.         | <i>हैं।</i>       | $\dot{p}$ ஆகத் இரியும் $\dot{b}$ [ன், ல் $+$ க், ச், $\dot{u} = \dot{p}$ க், $\dot{p}$ ச், $\dot{p}$ ப்] .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 35.     |
| 5. m.       | ಕು                | ற ஆகத் திரியும் )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| <i>Œ₽</i> , | <b>ప</b>          | ன் ஆகத் திரியும் [ல் + ம் = ன்ம்]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 36.     |
| # G.        | Ś                 | $\left\{ \begin{array}{ccc} \dot{\bot} & \text{285 final} \psi \\ \dot{\Box} & \text{45} & \text{45} \end{array} \right\} = \dot{\bot} \dot{\bot}, \text{ 66.}, \dot{\bot} \left\{ \begin{array}{ccc} \dot{\Box} & \dot{\Box} & \dot{\Box} \\ \dot{\Box} & \text{45} & \text{45} \end{array} \right\} = \dot{\bot} \dot{\bot}, \text{ 66.}, \dot{\bot} \left\{ \begin{array}{ccc} \dot{\Box} & \dot{\Box} & \dot{\Box} \\ \dot{\Box} & \dot{\Box} & \dot{\Box} & \dot{\Box} \\ \end{array} \right\}$ | 37.     |
|             | 2                 | $ \left\{ \begin{array}{cccc} \dot{p} & \text{Ass} & \hat{\beta} \hat{\beta} \hat{a}_{1} \mu \dot{b} \\ \dot{\phi} & + \dot{\beta} = \dot{p} \dot{p}, & \hat{\phi} \dot{p}, & \dot{p} \end{array} \right\}  .  . $                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 38.     |
|             |                   | ன் ஆகத் திரியும் } ல் + ச் = ன்ன், ன் }<br>கெடும் ன் + ச் = ன்ன், ன்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 39.     |
| \$5 Fr.     | ம்                | ි ක් පුපරු කිඛ්පුථ ( ් + ස් = ක් ක්ත, ක්ත<br>ඛණධාර ( ක් + ස් = ක් ක්ත, ක්ත                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 40.     |

See the Appendix on this subject in my H. B. Part II, pp. 41-44 (4th edition).

G 24

குற்றியலிகாம், i.e. i shortened. Its quantity in verse is half a measure. See Nannūl, 93, 94-

When a word (other than a dissyllable, whose first syllable is short) ends in உ, that letter is short (குற்றியதாம்), and is cut off before the initial vowel of a following word. (In 1, அவர்க்கு + இல்லாள், சென்ற + இருப்பர், ஒன்ற + உண்டாக.) If, however, the following word begins with ம், the 'furtive' உ is changed into furtive இ.

2.46: செய்த + யார் ் இ not reckoned as a syllable) in the metre ( ப ப - - | - - - | - - |

So 214: கெஞ்சத்த + யாத்தாரோடு + யாத்ததொடர்பு: note the scansion!

G. 27.

This rule, with its exceptions, affects the pronunciation, decides not infrequently as to the meaning, and is very important.

The student should examine into the reason of every doubled consonant!

- 1. The following examples in regard to four ambiguous verbal forms will be found useful:—
  - (a) இகவா பிழைத்து, 6. Why is ப not doubled? Because இகவா (இகவாத) is a finite verb. Comp. 88, 243. [G. 89.]
  - (b) தாழாத் தனராத் தலேகடுக்காத்..., 14. Here த is thrice doubled, for these are positive adv. participles, and after these க, ச, த, ப are always doubled. [G. S6. (க)].
  - (c) தண்டாச்சுறப்பிற்ற, 62; கல்லாப்புன்மாக்கள், 45. These are contracted negative adj. participles [G. 91] for தண்டாத, கல்லாத; and after such forms க, ச, த, ப are always doubled.
  - (d) நில்லாகுலப்கலாம், 204. This is a negative adverbial participle for நில்லாமல்.
    [G. 90.] After these க, ச, த, ப are never doubled. This discriminates them from (b).
- 2. In compounds of all sorts where the members are Tamil words, or quite naturalized, the initial of the second is generally doubled:

சகடக்கால், 2 ; சேனேத்திலவர், 3 ; தீக்கூற்றம், 5 ; வாய்ச்சொல், 115 ; உறத்தொழிலர், 128.

3. When there is an ellipsis of the sign of the 2nd case, \$\varphi\$, \$\varphi\$, \$\varphi\$, are not generally doubled, 203; but many exceptions are found. Thus after \$\mathbb{G}\omega \varphi\$ (28) these are not doubled. For \$\warphi \varphi \varphi \varphi \varphi \varphi\$ (8), see \$Nann\varphi l\$, 217.

In 26 it is = நாரிஞல். Exceptions are 393, பூத்தொடு; 24, தீக்கொண்டு; 43, பூச்சூடு.

G. 55.

1. In Tamil poetry nouns may be declined as in prose; but the normal method is to discard all case-endings, and to use the noun itself to express all relations. [G. 152.]

Thus in I the only (partially) inflected nouns are @\_\$\(\beta\) and \(\beta\) in 2, \(\sigma\) and \(\sigma\) are second cases.

- 2. The next step is to use the inflexional base (stem or crude form) to express any relation. [G. 66, 68, and § 18.] See @\_\$\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\delta\_\del
- 3. This base is strengthened by addition of இன், அன், etc. [G. 65, 108.] In 12, ചെഡ്ഗൂടയിൽ for 3rd case (ചെഡ്ഗൂടയിൽ). So அதன், 'its' [அது + அன் + (உடைய)], 20.

G. 56, 57.

- 1. Singular nominative endings: இன்: மட்டுவோன், 273. அன் (fem.), comp. 93.

  This leads to the consideration of the formation of new personal derivative nouns.
  [G. 93.]
- 2. A nominative is used like the Latin 'accusative of respect': so 351, ஆண்டிகோயர், 'young *in* years.' And சொல்லற்றும், 'will be mighty *in* speech,' 348. கண்ணகன்ற, 'wide *in* extent.' பேரும், 'even by name,' 200.
- 3. Words like and are used with the subject. Thus in 242: Acourage = 'it is (self-suppression) that forms their adornment.' [See H.B. § 151.]

G. 58.

- 1. The accusative, or direct object, often adds 2, 3.
- In 273, for emphasis, the object is given thrice.
- 2. With இன் + ஐ: பறையின, 24. With அன் + ஐ: அதனே.
- 3. Ellipsis is common: ஒன்றின, 4, 255.

In ellipses of this case, \*, \*, \*, \* u are not, as a rule, doubled; but usage varies. See Nannūl, 255, and notes on G. 27.

4. A noun preceding a verb may be so joined to it as to form a compound verb, in which the meanings of the members are more or less modified. For these, see notes on G. 27.

G. 59.

- 1. The 3rd case expresses cause and connexion: WITH, BY. It also has the effect of an adverb often; compare படுதனால், வரிசையால், 18; வகையான், 71, 128, 179.
  - 2. Garoon is used as a sign of the 4th case, 396. [H. B. § 239.]
  - 3. = Together with. See 143. ஓடு = உடன், 214. ஈரம்பொடு, குணத்தோடு. See 2.
  - 4. ஆல் and உடன் are found without any noun. See Lex. pp. 324, 332.

G. 60.

- 1. The Dative, or 4th case, is used as in prose: 13, 15, 202.
- 2. With இன், 121, 148.
- 3. Rare forms are அவற்கு = அவனுக்கு, 23. So 202, தன்பக்கு = தன்பத்தக்கு.
- 4. With என்ற: மக்கட்கென்ற, 'for,' 130. Comp. 134.
- 5. Note the remarkable ellipses in 145.

G. 61.

್ರಾಣ್ಗಲಿಕು, ತ್ರಾಣಿಕು are 5th cases: 'from, commencing with,' 138. ಮಾಗಕವಾಣಿಕು, 'like,' 27. ಲಿಕ್ರೋಣಿಕು, 'like' or 'than,' 52, 154. ವಿಕಾಕುಣಿಕು, 'than,' 133. ಹಾಗಕವಣಿಕು, 'than,' 334. ಮಾಲಿಕು for 3rd case, 156. ಪಾಕ್ರಕ್ತ = 'at or from the hands of,' 206. ಹರ್ಡಕ್ತಿಕು, 'by,' 340.

The signs of the 7th case are sometimes used for the 5th: some; sowerf single, from, 129.

G. 62. OF.

Genitive or Possessive relation.

1. This is oftenest expressed by a compound, analogous to the तन्पुर्प in Sanskrit.

மன்மாற, 'domestic life:' the way of the house, 54. மக்கண்ணம் = 'men's mind,' 127. See அறத்தப்பால் and the headings of most of the chapters.

The first member of the compound is the noun itself, or its inflexional base. Certain changed euphonic insertions are found. § 130, etc.

அறசவையுண்டி, 'food of six savours,' 1. சகடக்கால், 'a waggon's wheel,' 2; ம் is elided and & doubled. See Nannūl, 219.

This is sometimes neatly called இருபெயர் ஒட்டுப்பண்புத் தொகை. G. 154.

Thus makespurs in I is two nouns joined so that the former defines the latter: 'the category of placing.' This is then declined by G. 93: 'it belongs not to the category of things to be reckoned.'

2. உடைய as case-ending is shortened to உடை: 91, 274.

In this case a following a,  $\sigma$ ,  $\sigma$ , or u is abnormally doubled.

- 3. இன். This euphonic insertion is found in சுரையின்காய், 116; சிறப்பின், 130.
- N.B. answers very constantly to the English 'OF of reference.'
- 4. தம் = 'their,' is inserted in 127. ஒருவர்தம் = ஒருவருடைய.

G. 63.

The 7th or Locative Ablative.

Its termination is and, and, 21, 207.

But a great number of nouns, used as adverbial particles, having an idea of place, time, or manner, may be used with, or instead of, as.

Each of these has its own shade of meaning. See Lex. Among these are (1) இடம், இடத்து, இடத்தில் = 'where, when,' 1, 11, 51, 160, 358. (2) உள், IN, AMONG, 24, 50, 121, 122, 188. (3) உழை, 159 [comp. 167], 353. (4) கண், கட்டு, 16, 121, 128, 158, 167, 186, 336. (5) சிழ், 3. (6) மாடு, மாட்டு, 2, 14, 161, 206, 207, 246. (7) மிரை, 21; மிரைமேல், 22. (8) முன், 51, 325, 326. (9) மேல், 27, 29, 186. (10) பின், 160, 398. (11) வின், 400. (12) சாரல், 342: கசடற்றூர்கஞ்சாரல் = கசடற்றூர்டத்தில். (13) போழ்த, 329. The ellipsis of this case-ending in nouns in அம் [see under G. 55] is very common. 12, 16, 207, 398, கானத்து, 'through the jungle.'

G. 64.

The Vocative Case.

I. Here a finite verb in the second person is often used for a noun in the vocative case even as a nom.: thus  $(6, 7) \Leftrightarrow \alpha \not= \beta^{\beta} = 0$  you who have accumulated!

So சார்க்தோய்! 126.

2. There are ordinary forms: Greice!

So Gaiuu! BIL!

3. கண்ணும்! may be voc. of கண்ணே = கண்ணுடையகீ! as பிள்ளாய், பெய்வளாய்.

தொடிஇ! 111.

So கல்லாய் is formed as in G. 93.

G. 69.

Plural Nominative Endings are besides # (37)-

அர், ஆர், ஓர், இர், எம், எர், ஞர், ஆளர் for பலர்பால் (Epicenes); and அ, அவை for neuters. (1, 2, 4, 36, 194, 206, 320, 368.)

By Nannūl 159 no letters are doubled after any of the forms in i; thus, Θακονωπί σφρώ (35). This is an exception to G. 30.

By Nannūl 167 no letters are doubled after a neuter plural in A.

The pluralizing particle is often suppressed.

கல் = கல்லுகள், 334.

G. 76.

We This root is not necessarily the philological root, or absolute ω επιὐωρώ. [G. 122.] Various strengthening and modifying particles may be added to the original root (ενε). These the Lex. will show.

The root is used for the infinitive occasionally.

Thus  $\operatorname{dom} \varphi z \dot{a} \dot{a} = \operatorname{dom} \varphi \dot{a} \dot{a} \dot{a} \dot{a} \dot{a}$ , 361;  $\operatorname{de} u(\dot{a} \dot{a}) \dot{a} \dot{a} \dot{a} \dot{a}$ , 325. Perhaps too floop for floop u, 360.

The root is used as an adjective in G. 157. See 350: கொய்புல், செய்தொழில். With தோறம்: மூத்தோறம், 'ever as they grow older,' 351.

G. 83.

Most of the forms of the past and future tenses as given in this table occur in the text. Note especially—

1. The agristic future in u.

எழுப, 'they will arise' (for எழுபர், எழுவர்).

All South-Indian languages may reject the personal terminations of finite-verb forms. This has become the ordinary usage in Malayālam.

செய்பவோ, ' will they do?' 246. So தறப்பவோ, 62; எறிப, 24.

2. Poetical forms are: இருப்பன் = இருப்பேன், 276; அறிவாம், 19, 332; எமாக்கேம் = எமாக் தொம், 182, 385; என்றி = என்றும், 398; நீச்ப்பேம், 27; செய்வத for செய்யும், 393. அறிதிர், 106=' ye would know:' an ancient form.

Aβ+B+Bi. This may be compared with the Telugu kott-it-iri, kott-ed-aru, kott-ud-uru. (A. D. Campbell, p. 103.)

© $\omega_r|\hat{p}$ , 55, 376, is the sing. of the foregoing: 'goest thou,' or 'wilt go?' [Tel.  $p\bar{v}$ -ti-(vi): where the termination vi may be thrown away in poetry.]

வாழ்|தி, 32. நிற்றி (நில் + த் + இ), past for future: 'wilt thou remain?'

ஆறம், 'we shall prosper,' 181, 332, 336, 359, 372, 378, 385. [Comp. Telugu aorist, avu-du-mu.]

கழிக்தன்ற = கழிக்தது, கீற்கியது, சென்றது, 55. This is கழி + க்த் + அன் [G. 108] + த [G. 38].

G. 84.

The verbal root is the ordinary imperative, 2nd person singular.

கான்! 'See!' 24.

Sometimes a termination is added, giving a form which is liable to be confounded with the negative. [G. 89.]

Thus, 241, காளும்! 'See thou!' கோம்! 'Hear!' 207. அதன்குமின்! 'Give ye!' 6. ஆகுமின்! 'Become ye!' 7, 36.

G 8=

For optative in க, we meet with an elision, as in 326, போகென்னும்.

Optative in a: Garina, 28.

G. 86. [Comp. G. 140-142.] See Nannūl, 342-344.

1. The positive adv. participle in & is a difficulty, as being liable to be mistaken for a negative form with the same termination. See 14.

In 250 உட்படா = உட்பட்டு; தவ்வா = தவ்வி; செய்யா = செய்து. See 366.

- 2. Of irregular forms [G. 86. (க)] note, போய் = போயி; ஆய் = ஆயி (ஆகி); வீசாஅஅய் = வூகி, 246; கிரிக்கத் for கிரிக்கு. See G. 351.
  - 3. Adverbial participles in 4. G. 140.

செலிய, 399, 'in order to go,' about to go. The paulo-post futurum. Almost = செல்ல.

So அடிய, 332.

4. An elision of அ in கடக்கரும் = கடக்க = கடப்பதற்கு, 398.

In reduplication இறக்இறக் becomes இறுகிறக, and இறுகிஇறுக் becomes இறுகிறுகி, 328.

G. 87.

Adjectives, or Adjuncts, or Enlargements of Noun. Comp. H.B., Lesson XLIII, and G. 119, 121, 151-157.

The பெயர் எச்சம் or adjectival participle is so called because it gives no complete meaning by itself, requiring a noun as its complement. Take (218) செய்(யை) விளக்கும் வாய்க்கால்; and note that

- 1. The future Quait sets is always liable to be taken as a finite verb. This may mean 'the watercourse will fertilize the field;' or 'the ... which will ...'
- 2. When it is taken as Δυων σόσου it connects two nouns, one of which is its object (Δσω) and the other its subject. What channel? The field-fertilizing one.

The குறிப்புப்பெயர் எச்சம் is a form analogous to the above, formed from a conjugated appellative [G. 93].

Thus உரி = proprietorship (உரி-மை), from which உரிய is formed, and may be—
(1) the neuter plural = உரியமை (கள்) = 'things that pertain to;' or (2) the same taken as சூரிப்பு மூற்று = 'they pertain unto;' or (3) a பெயர் எச்சம், 'pertaining to.' (Comp. Lex.)

விரும்புதாளாண்மை for விரும்பும். G. 157.

முடிகிற்கும் = முடிக்கும், 62.

Commentator: 'who has power to carry out;' and one says @&='power.' There is not, I feel sure, any authority for this. It is @#+ ##, with @# between # and #.

Telugu forms a few verbs so: kōpagintsu.

So தேர்கிற்கும் = தேரும், 352.

G. 89.

Finite Negative Verb.

See examples in 9, 10. ஆகா, 233. இரியாது, 244, 337. கழியான், 273. உண்ணேம் பெறேம், 366. செல்ரார், 241. Comp. especially 338. சேரார், 378.

A negative agrist is formed with @ & and & & added to the root, with or without or or \*or to other forms of the verb:

| கண்      | G)           | இ ట         | அர்                        | 'have they not seen?' 48.                    |
|----------|--------------|-------------|----------------------------|----------------------------------------------|
| செய்     | Ė            | அல்         | ஆர்                        | 'they do not.'                               |
| எடு      | ##           | அவ்         | அம்                        | 'we do not (cannot, will not) support,' 203. |
| រាក      | ம்           | அல்         | அம்                        | 'we sunder not,' 376.                        |
| Æ        | ė            | அல்         | ஆன்                        | 'he giveth not,' 272, 338.                   |
| அறி      | ந் <i>து</i> | இல்         | <u> </u>                   | 'you know not,' 165.                         |
| எறி      | ෂ            | அவ்         | ಷ್ಟಿ                       | 'refrained from darting,' 395.               |
| <b>3</b> | க்ககு        | இல்         | ಷ್ಟಿ                       | 'will not rid themselves of,' 352.           |
| உரை      | ய்           | அல்         | B                          | 'speak not,' 71.                             |
| മെൽ      |              | அல்         | மின்                       | 'desire ye not,' 17.                         |
| சேர்     | å            | அல்         | $\mathcal{Z}_{b}(\dot{r})$ | 'that join not,' 121, 327.                   |
| 9        | க்கே         | அல்         | #                          | 'does not equal,' 236.                       |
| பூண்     | å            | அல்         | ಷ್ಟ                        | 'submits not to the yoke,' 350.              |
| பொறு     | க்க          | <i>அ</i> ல் | ಷ್ಟ                        | 'that sustains not,' 203.                    |
| பரி      | வத           | இல்         | a) it                      | 'they grieve not,' 35, 157.                  |
| തെഖ      | ப்பது        | இல்         | அர்                        | 'they will not reckon,' 50.                  |
| விழை     | <b>ந்</b> த் | இவ்         | ஏம்                        | 'we desire not,' 339.                        |
|          |              |             |                            |                                              |

```
Car
```

செய்குறு = செய்யாத, 362 (செய் + கு + உறுத).

G 02

Negative Imperatives: Prohibitives.

உரையற்க, 'say not!' 71.

பர வண்கின், 'boast not!' 92. Here the negative auxiliary அல் [G. 125] is inserted மற்றன்கின், 'cling not,' 92. கர வண்கின், 'hide not,' 92.

உரையாதி, 'say thou not,' 390. கருதி, 388.

[In Jī. Chin. பிரியற்பீர், 'sever not!' அல் + ப் + ஈர்.]

G. 93.

This is Nannūl 321.

சே From nouns expressive of (1) பொருள் (material), (2) இடம் (place), (3) காலம் (time), (4) இஊ (member, component part), (5) குணம் (quality), and (6) தொழில் (function) may be derived other nouns, in a way analogous to verbal conjugation.

These have been called conjugated appellatives, pronominals, etc. The Tamil name

is ಆರಿಲ್ಲವಿಜ್, i.e. 'words which have a verbal indication.' They serve often as finite verbs, but always with the substantive verb (೨೯೦೦) understood.

The following are references under the six classes. Consult Lex.

I. பொருள்: வீன, பெயர், தார், பிணம், இழை.

தாகிஞன் (இன் often inserted): 3 sing. masc. 'he (who) wears a garland: the garlanded man,' 390. பிணத்த: 3 pl. neut. 'they (are) replete with corpses,' 121. பெய்வளாய்: 2nd pers. 'thou braceleted one,' for விளயாய்.

- 2. இடம்: காடு, சேர்ப்பு, ஊர், காதம், அப்பு, உழை, கண், பக்கம். கண்ணது, 368. மெய்யது, 'pertaining to the body.' சேய்த்து in 218 is சூற்பு வினமுற்ற, 'although *it is distant.*' சேய் + த் + த [G. 93] = 'that which is distant.' When thus used *there is really a substantive verb, expressed or understood*. Here சேய்த்து அனும், 'though it be (a thing) far off.'
  - 3. காலம்: இகா; இகோயம், ' we are young,' 19.
  - 4. சின்: கண், 49. மூல், 85. கால், 122. நதல், 387.
- 5. குணம்: கல், தீ, அர், உர, நெ, வல், அடோ. தீத, 'what is evil,' or 'it is evil,' 51. மாட்டுத்து, 'it (which) has the excellence,' 42, 382. அல்ல, 'thou art able,' 383, 398. அணயம், 'we are like,' 388. அற்து, 348. கல்ல, 'they are much better,' 334. அளித்த, 15.
  - 6. தொழில்: உழவு, 356. மொழி.

The 3rd plural neuter in அ is considered to be a kind of குறிப்பு எச்சம் or participle. Thus அணியர், 218 = 'those close at hand:' அணியவர் from அணிய. See G. 87.

G. 94.

- I. Negative Verbal Nouns are formed thus:  $\checkmark + _{\mathfrak{B}} + _{\mathfrak{D}} = (H. B. \S 154.)$ så\ $|u|r|\omega u$ ,  $|u|r|\omega u$ ,  $|u|r|\omega u$ ,  $|u|r|\omega u$ ;  $|u|r|\omega u$ ; |u
- 1. The noun is occasionally used for adv. part.: மாற்றுமை = மாற்றுமல், மறுக்காமல், 98.
- 2. The positive is found in 58, இகழ்க்த ை; and added to the root, புகழ்மை, சமழ்மை, 72.
  - II. Verbal Nouns in A.

See 334.

தகல், 'fitness,' 167. உயல் ஆகும், 'one may escape,' 90.

For makapurpy, see und, which is often found with this form. It is appositive: comp. 97, 104.

With அரும், which may precede or follow: தலைகும், 'which scarce may fail,' 137; அரும்பெறல், 'hard to be attained,' 34.

These verbal nouns are used as optatives, as well positive as negative [G. 85]. But there is really an ellipsis of Casim and Casim in 75, 95.

Some verbs lengthen the root syllable in forming this noun: கோடல், 77. [கொள் + தல். G. 37.] See also கோள், பேற, கேடு.

G. 95.

Participial Nouns.

In 24: செத்தார், சாவார். 25: உய்ப்பார்.

F It is often difficult to distinguish, in poetry, the finite verb from the participial noun. (§§ 87, 88.)

In prose செத்தவன் is distinct from செத்தான். உணர்வார், 33.

வருவ, 'things that will come:' வருபவைகள். Comp. 4.

Almost any person of the finite verb may be used as a noun, in fact it becomes a true participial noun, losing none of its verbal habitudes and powers:

ஓழுகுவேன் (44, 45) is 'I who habitually comport myself.'

சார்தாய், சார்க்தாய்|க்கு, சார்க்தார்|கண், கார்க்தோய், 126. Here சார்க்தாய் can be rendered, 'thou hast attached thyself to;' or, as a voc. of a noun, 'O thou who hast . . .!'

Reips = 'that which has stood,' 192. Here it is so far a finite verb that & depends upon it = 'Even that which originally was a twig, that bending to every breeze, stood by the wayside.'

இருக்கைக்க, 79, seems for இருக்கைக்கு = 'to thee who hast been.' For final அ, see Nannūl, 318.

கொர்தேன், இருக்தேன், 389.

Negative forms abound : செய்யாதார், 31.

#### G. 109.

- 1. போல் is used in comparison. But அன்னதை, அந்து, உடைத்த are exclusively poetical: கண்டதடைத்து, 'it is as if one saw.' See note on G.143.
- 2. Curs governs an accusative, but there is generally an ellipsis of case-ending, without doubling of s, s, s, u, 2.

G. 119.

This is explained in G. 87.

In 153 உள்ளம் எனும் நார், 'the cord OF the soul.' See ஆயர் in 216.

The use of each as nearly equivalent to ear is worthy of study:

The opposite is @i:

The use of sam and sim = 'such.' These sometimes take aim:

கமுகு | அன் | அர், 216. தெங்கு 
$$\left| \begin{cases} \mathbb{Q}^{\dot{a}\dot{r}} + \\ \mathbb{A}^{\dot{c}ar} \end{cases} \right|$$
 ஆர், 216.

சார் = உள்ள [G. 153], 327.

கோட்டுப்பூ (கோடு), 215. கயப்பூ, 215.

Verbal roots become adjectives by G. 157. So கழி, 275. This is merely a contracted பெயர் எச்சம்.

G. 120.

Tamil has few real adverbs. See Food, 200.

Nouns are used as adverbs: பெரித, 'greatly;' கன்கு, 'well,' 200.

Some forms in & are found (probably from G. 90): @### , 'silently,' 325. [Comp. ####.]

ஏ added to a noun often converts it into an adverb. So அவத்தமே='in vain,' 327. உம் is often added as in 187: ககையேயும், 'even in jest.'

Adverbial phrases of time, place, manner are in constant use. The noun is generally in the nominative case, often with win [G. 113], but sometimes in 3rd case.

இறம் அளவும், 'till they die,' 209. இயைக்த அளவிஞல், 272. உளவகைசயால், 271. See under G. 143. ஆந்றுக்கு ஊடிம், 'to the extent of their power,' 196.

G. 121.

Adjectival prefixes. [See H. B. § 131.]

யுக்குன்றனட! (Nannūl, 200), 128. When பூ becomes the first member of a compound a nasal is inserted.

புத்தோடு, 139. See புத. Note in the same verse ஈல், தொல், ஒள், தண்.

இஞ்சுலை, 244. See தி. In the sense of 'sweet,' ம் (ங், ஞ், ர்) is always inserted, hence திம் TīM = sweet.

இனம்பிறை, 241.

G. 124.

Many verbal forms are used in poetry when the original meaning is so nearly lost that they may be considered as merely symbolic. Such are—

- I. என், என, என்ற, என்னும். [G. 114.]
- 2. ஆகு, etc. ஆம் is often redundant.
- 3. தரு in திரி-த-க்கு for திரிக்கு, 351.
- 4. சார் in 327. [See G. 119.]
- 5. உள், with its negatives இல், அல். Compare all the verbs in G. 125. From the Lex. it will be seen that these are partly examples of the regular விளக்குறிப்பு, and partly irregular and defective verbs.
- 6. கூர், stronger than படு: 'feel the sting of.' இடும்பைகூர் செஞ்சத்தார், 'those who suffer much affliction of soul.'
  - 7. Examples of the true passive are found. H.B. § 92.

See Lex. 40 and H.B. § 92; but the learner must weigh such examples as—

கற்றறிக்தாரைத்திலகிலத்துவைக்கப்படும் (133), where வைக்க has அறிக்தாரை as its direct object, and படும் is impersonal = தகுதியாகும், 'it is befitting.'

In 103, அளக்கள is obviously = அளக்கப்பட்டன; but a subject is understood: 'enjoyments (போகங்கள்) are things which *the Creator* has assigned to each in due measure.'

In 197, தின்னப்பட்ட is passive.

G. 137. [Nannūl, 416-425.]

வழுவமைதி=' permitted deviation from strict rule.'

These anomalies are the result in some cases of the poets' need requiring them to take a license (which in Tamil they sadly abuse); in other cases of corruptness in the tradition.

எவன் (masc.) is used for என், என்ன, 105.

\$\$\text{b}\$, மேல், \$2ல், இடை, கடை, இல், and many other neuter nouns (அஃநினோ) are used for persons (உயர்தினோ). This is a kind of synecdoche.

Personal subjects often have neuter predicates. This seems to indicate contempt often (242), though the form itself is of no gender or number.

G. 137\*.

- 1. In regard to Case there is naturally much ambiguity, See note on G. 55.
  - (a) The noun itself may stand for any case.
  - (b) So may the inflexional base.
  - (c) So may the base with அத்த, இன், அன்.
- 2. Besides this, there are examples of one case being used for another.

Thus வாயில் (5) = வாயிஞல், 156, 157. வினையுள் = வினையால், 43. செம்மாப்பவரை for dative, 50.

G. 140.

- 1. This form comes nearest to an English infinitive mood. [§§ 41, 168-171.]
- It is called அதர ஈற்றுவினே எச்சம், 'the adverbial participle in அ.'
- 2. Its use will be gathered from examples.

See 3. Guralu (so as to), உலப்ப (when), கொள (while).

In 61, இறக்க, பொறுக்க, 75, the infinitive is identical with the optative. G. 85.

We find கேட்ப, உலப்ப, which are a kind of future infinitive of purpose: 'so that men may hear: for (them) to hear.'

See 105, நினேப்பக்கிடந்தது, 'what is left for us to think?' Comp. 265.

In 162, தமேக்கூட seems direct object of பெற்று.

In 204, Adu, Gr = 'openly and completely.' Used as adverbs.

In 5, 2p, 2u, 'so as to come into . . . so as to escape.'

Many infinitives are used as adverbs: so & (for As), as; Ap, without.

G. 141.

CONDITION. Comp. G. 86 (2).

- I. IF is expressed by எனின் (40), பெறின், ஆயின், ஆவின், வரின், செயின், which more or less lose their verbal signification.
  - 2. These forms have three stems and three terminations in our text.
    - (a) Root+இல்: ஈர்க்கில், அடக்கில், பெய்யில், பழிக்கில், all in 26. [தோன்றில் or தோன் றின், 197.] ஆகில், 337. பொன்றில், 323.
    - (b) Root + இன்: எனின், I. கூறின், 388.
    - (c) Past stem + ஆல்: உண்டால், 344 (see உள்). ஆஞல், 42.
    - (d) Future stem + இன்: கொடுப்பின், உரைப்பின், நிற்பின், இமைப்பின், 361.
- 3. IF, WHEN, etc. are expressed as shown in note to G. 143. Note especially those in arts. See 35.
  - 4. ರಮ = IF: perhaps from ஆகில், 9. அறிகிரேல் = 'if you would know,' 106.
  - 5. The negative is used with snow. See 323.

G. 142.

CONCESSIVE. [See G. 86.]

கனியினும், 'though they ripen,' 244. எனினும், இடினும், 243.

- சார்க்கும், 'though they have been close to,' 245. விளியினும், 'though they perish,' 337.
- 1. உம் is added to past adverbial participles: PAST SUBJUNCTIVE: கேட்டும் (and having heard), 'although (they have) heard,' 364. கண்டும், 25, 39. நிஅம், பெற்றும், நகாதம், இருந்தும், 323. குளித்தும், 90.
- 2. உம் is added to any of the forms in G. 141 (2): FUT. and AORISTIC: எனினும், 32. ஆயினும் (= ஆனும்), 38. அறினும், 41. உளினும், 79, 382. செயினும், கிற்பினும், தீற்றினும், கண்டா லும், 79. குளிப்பினும், ஒளிப்பினும், 90. ஊட்டினும், 396. செறிப்பினும், 358.

G. 143.

The use of adjective participles (or the root used for the participle, G. 153) with particles (really nouns) of place, time, or manner, to form adverbial phrases of every shade of meaning, or [G. 93] actual predicates, is a notable feature of Tamil poetry.

- I. These particles are அற்ற, அன்ன, அணத்த, அனய, ஆங்கு, இடம், இடத்து, உழி, வழி, ஆறு, கால், பொழுத, காறு, கடை, அனவு, திண, தோற, and the like.
  - 2. The following are fair specimens. Comp. Lex.

It is to be noted that final  $\omega$  of the adjective participle is sometimes dropped; and that in other cases an initial  $\omega$ ,  $\omega$ ,  $\omega$  of the particle is abnormally doubled.

கண், 96, 97, 141. வரை, 271. வகை, 36.

அன்ன: உண்டன்ன, 16, 66. நக்கியன்னது, 87, 186. அள்ளிக் சொள்வன்ன, 262.

அற்று: வீழ்க்தற்று, 17. போயற்றே, 136, 138, 211, 240, 254.

அனே: பெய்தினத்து, 239. ஓதி அணேயார், 270.

ஆங்கு: பயர்தா அங்கு, 38, 51. ஊன்றி ஆங்கு, 97. உணராதாங்கு, 321, 322.

அளவு, 190. முடியுமளவு, 272. ஆற: கெட்டாற, 288. தகு, 302.

இடத்த: தேய்விடத்த, தீர்விடத்த, 51, 149, comp. 83. வழி: உறழ்வழி, 311.

உழி: செல்வுழி (செல் + ல் + உழி: செல்வு is an old future relative participle), 8, 230. வைப்புழி, 134. கின்றுழி, 284. இற்றுழி, 48. கண்டுழி, 62. உடைக்குழி, 284. பார்த்குழி, 26.

கால்: தோன்றியக்கால், 2, 'when:' 5, 26, 33. மலராக்கால், 282, 323.

காறு: பழிகாறம், 13. கடை: உழைந்தக்கடைத்தும், 147. 199, 236.

தோற: செறத்தோற, 222. மூத்தொறு உம், 351. இசைதோறம், 60.

Ordinary forms:

உண்டாயபோழ்தின், 284. உண்டாம்போழ்தே, 19, 62, 238. திரிதருங்காலத்த, 284.

Consider 329: these particles form compounds with nouns.

Here it seems as if the வீன எச்சம் were systematically used for the பெயர் எச்சம் : கக்டு அன்னத for கக்டுய அன்னத. And in தோன்றியக்கால் for தோன்றியகால் there is a doubling of க், of which no certain explanation has been found.

[அடைந்தக்கால். Comp. Tel. chēsinappuḍu.]

கீண்டக்கடைத்தும், 291. Here the peculiarity is in the doubled க். I suppose it is for அடைத்து + அ + கால். The Nannīl, 343 (or rather the Commentator), makes these distinct forms of the adverbial participle. (H. B. § 123. c.)

The negative is frequent, and presents no anomaly: உருக்கால்.

G. 150-157.

Compounds. These are called anoshla.

- I. அதனைவயுண்டி = 'food of six flavours.' Here the full expression is ஆறவருப்புள்ள எவைகளே உடைய உண்டி. These quatrains exemplify every species of தொகைகில்.
- 2. In After, 141, we have two nouns, of which the principal,  $\omega_r$ , indicates the genus, and the accessory, Aft, the species: 'an animal of the lion kind.'

This is இருபெயர் ஒட்டுப் பண்புத்தொகை: an ellipsis of ஆகிய or என்னும்.

In the same verse கொடிப்புல்லு = ' grass of the creeping kind.'

In 149 பாய்பரிமா with விணத்தொகை, 'a prancing charger.' Comp. 152.

In 339 தழங்குரு ஃபாய்திரை குழ்வையம் we have G. 153 thrice, G. 157 once, and G. 15 once; and திரை = கடல் by G. 162.

മാധാൽ വൈൻ (noun + verbal root + noun), 'brackish water saturated with salt:' 'salt-crowded-salt-water'

1 2 3 4 நறு மலர்த் தண் கோதாய்! [G. 93, 154, 157.]

Adj. + noun + adj. + noun.

'Thou who wearest a refreshing wreath of fragrant flowers!'

1 2 3 4 புலி உதிர் வான் புழுக்கல். [G. 152, 154, 155.]

Noun + noun + adj. + noun.

'White rice like the claw of a tiger.'

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 13 13 முக்கு புண்படுக்கும் வள் + உடுர் கோன் + தான் அரி + மா மதுகையவர், 'those (possessed of) heroic strength, like the lion, whose paw is mighty, and whose claws are sharp, which inflicts wounds on the elephant's spotted face.'

G. 162.

- I. Many words for a lady are by metonomy from her ornaments. தொடி is 'a bracelet,' and 'the lady who wears one,' 111. அம்மருங்கு = 'a lady with beautiful waist,' 396.
  - 2. புல்வாய் = 'grass-mouth,' for மான்.

#### III. METRICAL INTRODUCTION.

In my edition of the Kurra! (Introd. pp. xxv-xxviii) the peculiarities of the  $Venb\bar{a}$  metre common to both that work and the  $N\bar{a}ladi$  have been briefly explained.

A summary is given in G. 185-190; and the native authorities may be found in the IIIrd Grammar.

The Venba (Oacin, 'white, clear, bright,'+ $u\pi$ , 'verse') is the recognised metre for moral precepts and for all gnomic poetry.

The *Nālaḍi* quatrains are of two kinds, Nēriçai, (சேரிசை= regular) and Inniçai (இன்னிசை=euphonic).

Of the 400 verses we find that about 300 are  $N\bar{v}ricai$  quatrains, which consist of three lines of four feet, followed by a line of three feet, of which the last is one  $\mathcal{A} \otimes \mathcal{F}$ , or metrical syllable. The fourth foot of the second line has the rhyme of the first and second lines, and is by some regarded as a distinct line, called  $\mathcal{A} \otimes \mathcal{F} \otimes \mathcal{F}$ 

The remaining 100 are called *Inniçai* (G. 190), being mainly like the *Nēriçai*, but without the rhyming தனிச்சொல். They have irregularities adopted for euphony. In general an *Inniçai* Venbā may be thus defined: 'a quatrain with three lines of four feet, followed by one of three feet,' as in the Kurral couplet.

In order to scan and read these verses (and I would give to all students of  $N\bar{a}ladi$  the advice of Bökh to readers of Pindar: master the metre of each line before trying to construe it: when you can intone your quatrain you will find the interpretation comparatively easy) it is necessary to consider (1) metrical syllables, (2) feet, (3) lines, (4) connexion of feet, and (5) rhyme and alliteration.

#### A. Metrical Syllables.

A single syllable is called a Gon, and always has the arsis; for Tamil metre is not governed by quantity only. (G. 169.)

Thus க (short open), கல் (short closed), கா (long open), கால் (long

closed) may equally have the metrical *ictus*, and be 'long,' -. (G. 170.)

A pair of syllables, of which the former is short both by nature and by position, constitutes a floor or pyrrhic.

Thus கல, கலம், கலா, கலாம் are all metrically equal to oo, and both syllables are unaccented.

#### B. Metrical Feet (G. 171).

Three kinds of feet  $(\mathcal{F}i)$  are used in these quatrains:

அசைச்சீர் (single); இயற்சீர் (double); வெண்சீர் (treble or hypercatalectic).

1. A SINGLE foot consists of one அசை or measure; and may be a long syllable, whose mnemonic is காள் (NĀĻ); a pair of short syllables, மலர் (MALAR); or either of these followed by shortened உ (காசு, பிறப்பு), (G. 15). These are only found as the last foot of a quatrain.

Ex. இல், 7. This is நாள்: a நேர். So பார், 11. ஆற, 13, is=

விடும், 8, is மலர்: a கிரை.

உலகு: a நிரை with the very short உ: பிறப்பு, 15.

As a rule each foot consists of a single word, or of words closely connected; and it is generally thought inelegant to allow a word to be divided between two feet. Hence right scanning makes lines intelligible, while in most other languages it confuses. In this work I have generally separated the feet, a matter about which native usage is not uniform. Sometimes I have neglected this division for some special reason, or by oversight.

- 2. A DOUBLE foot consists of two metrical syllables; and is called @wp&i (=natural). It may have four forms:
- (1) கேர் + கேர், i.e. —, spondee; for which the mnemonic தேமா is used;
  - (2) ៤៩ភាំ + ៤៩៩៩, i.e. 🔾 🔾, dactyl: கடவிளம்;
  - (3) நிரை + கோர், i.e. ∪ ∪ −, anapaest : புளிமா ;
  - (4) நிரை + நிரை, i. e. ப்ப்ப்பு, proceleusmaticus: கருவிளம்.

With regard to the combination of these in lines the law of sequence is (G. 179)

மாமுன் கிரையும் விளம்முன் கேரும்:

- (a long syllable,) must be followed by one beginning with  $\circ \circ$  (dactylic); B. and a foot ending in  $\circ \circ$  must be followed by one beginning with a long syllable (anapaestic).

The combinations of A, B, C constitute what is called the balanced recitative rhythm. [தாங்கிசைச் செப்பல். All Venbā verse is recited or chanted according to its scansion: this is செப்பல், and is of three kinds: (1) தாங்கிசைச் செப்பல் (தாங்கு, v. 'balance, swing')=the balanced (lively) rhythm; (2) எந்திசைச்செப்பல் (எந்து, v. 'be uplifted')=the sustained (grave) rhythm; and (3) ஒழுகிசைச்செப்பல் (ஒழுகு, v. 'flow on') = mixed, flowing (casy) rhythm.]

Few lines and still fewer verses consist only of these four feet in this threefold combination. Two complete quatrains (65, 89) only of this kind will be found in the  $N\bar{a}ladi$ . These may be studied with advantage:

| 1               | 2                       | 3          | 4                   |
|-----------------|-------------------------|------------|---------------------|
| இளயான்          | அடக்கம்                 | அடக்கம்    | கிளேபொ <i>ரு</i> ள் |
| புளிம <b>ா</b>  | புளிமா                  | புளிமா     | கருவிளம்            |
| ∪ ∪ − A         | 00- A                   | ∪ ∪ − A    | оооо в              |
| 5               | 6                       | 7          | 8                   |
| இல்லான்         | கொடையே                  | கொடைப்பயன் | எல்லாம்             |
| தேமா            | புளிமா                  | கருவிளம்   | தேமா                |
| A               | ∪ ∪ − A                 | оооо в     | A                   |
| 9               | 10                      | 11         | 12                  |
| ஒறுக்கு'        | மதுகை                   | ഉൃതൃത∟     | ஆளன்                |
| புளிமா          | புளிமா                  | கருவிளம்   | தேமா                |
| ∪ ∪ − A         | ∪ ∪ − A                 | ооо в      | A                   |
| 13              | 14                      | 15         |                     |
| பொறுக்கு'       | பொறையே                  | பொறை.      |                     |
| புளிமா          | புளிமா                  | மலர்.      |                     |
| $\cup \cup - A$ | $\circ \circ - \Lambda$ | 0 0        |                     |

Here the rhythm is anapaestic. The three antispasts relieve the monotony. But the tune is decidedly lively and *lilting!* 

| So too,    |   |          |                  |                   |
|------------|---|----------|------------------|-------------------|
| 1          |   | 2        | 3                | 4                 |
| அம்பும்    |   | அழலும்   | அவிர்கதிர்       | ஞாயிறும்          |
| தேமா       |   | புளிமா   | கருவிளம்         | கூவிளம்           |
|            | Α | ∪ ∪ − A  | оооо в           | - U U B           |
| 5          |   | 6        | 7                | 8                 |
| வெம்பிச்   |   | சுடினும் | பறஞ்சுடும்       | வெம் <b>பி</b> க் |
| தேமா       |   | புளிமா   | <i>கருவிளம்</i>  | தேமா              |
|            | A | ∪ ∪ − A  | ∪ <b>∪</b> ∪ ∪ B | —— A              |
| 9          |   | 10       | 11               | 12                |
| க வ ற்றி   |   | மனத்தைச் | சுடுதலாற்        | காமம்             |
| புளிமா     |   | புளிமா   | <i>கரு</i> விளம் | தேமா              |
| 00-        | A | 00- A    | оооо в           | A                 |
| 13         |   | 14       | 15               |                   |
| அவற்றினும் |   | அஞ்சப்   | படும்.           |                   |
| கருவிளம்   |   | தேமா     | மலர்.            |                   |
| 0000       | В | A        | UU               |                   |

3. The third kind of feet used in *Veṇbā* metre is called, for this reason, *Veṇc̄r*. There are four of these formed by adding to each of the former a hypercatalectic syllable (called επὼ), which may be any one of the four kinds of Gπɨ, but is always accented or metrically long. And in a line this επὼ must always be followed by a long (accented) syllable; or επὼ ψεὰτ Gπɨ:

The verses almost always, and the lines very generally, contain a mixture of 'light' and 'grave,' which is the 'flowing' or 'easy' rhythm.

Examine the following, 139:

| I                | 2              | 3                    | 4              |
|------------------|----------------|----------------------|----------------|
| <i>க</i> ல்லாரே  | ஆயினுங்        | கற் <i>ரு</i> ரைச்   | சேர்ந்தொழுகின் |
| தேமாங்காய்       | கூவிளம்        | தேமாங்காய்           | கூவிளங்காய்    |
|                  | - 0 0          |                      | - 0 0 -        |
| 5                | 6              | 7                    | 8              |
| <b>க</b> ல்லறிவு | <u></u> நாளுக் | த <b>ீ</b> லப்படுவர் | தொல்சிறப்பின்  |
| கூவிளங்காய்      | தேமா           | கருவிளங்காய்         | கூவிளங்காய்    |
| -00-             |                | 0000-                |                |

| 9             | 10           | 11                        | 12         |
|---------------|--------------|---------------------------|------------|
| ஒண்ணிறப்      | பாதிரிப்பூச் | சேர்தலாற்                 | புத்தோடு   |
| கூவிளம்       | கூவிளங்காய்  | கூவிளம்                   | தேமாங்காய் |
| -00           | -00-         | - 0 0                     |            |
| 13            | 14           | 15                        |            |
| தண்ணீர்க்குத் | தான்பயர்     | தாங்கு.                   |            |
| தேமாங்காய்    | கூவிளம்      | காசு.                     |            |
|               | - 0 0        | $\cup                   $ |            |

This system may at first sight appear artificial, but its superiority to Sanskrit prosody is very striking. It is admirably adapted to the nature of the Tamil language, and seems naturally evolved from it. The great variety of the melody of  $Venb\bar{a}$  verse is apparent from the fact that 512 types of the longer lines can be formed.

This variety is in effect much increased by the fact that a  $T\bar{c}m\bar{a}$  may be really a spondee or a trochee; and a  $Pulim\bar{a}$  may be  $(\circ\circ-,\circ\circ\circ,\circ--,\circ\circ\circ\circ)$  anapaest, tribrach, bacchius, or cretic; and similarly the other feet.

I have analysed all the 900 full lines, and find about 300 varieties. This analysis is given as a curiosity of literature.

The fourth line admits of thirty-two types, of which thirty-one are found in our work.

These tables are subjoined. There are few lines in Pindar, or in any Greek chorus, which will not find a representative here.

| Lines beginning with \$\mathbb{C}_{\mathcal{E}}\omega\delta_1, \\ = 282. |                                          |                                         |                              |                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| I                                                                        | 2                                        | 3                                       | 4                            |                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
|                                                                          |                                          | )<br>)                                  | 000-                         | 1<br>9<br>19<br>9                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |
|                                                                          | प्लीकड,                                  | )<br>)<br>)                             |                              | 13<br>8<br>24<br>11                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
|                                                                          | 469                                      | )                                       |                              | 13<br>10<br>16<br>7                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
|                                                                          |                                          | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | 100                          | 13 24 11 13 10 1 7 3 3 3 3 3 4 0 3 5 5 2 2 3 3 3 1 5 1 4 4 3 1 2 2 1 1 1 0 1 4 4 1 1 1 9 2 2 4 2 4 0 1 2 1 0 1 1 4 1 1 1 9 2 2 4 2 4 0 1 2 1 0 1 1 4 1 1 1 9 2 2 4 2 4 0 1 2 1 0 1 1 4 1 1 1 9 2 2 4 2 4 0 1 2 1 0 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |  |  |  |
|                                                                          |                                          | 1                                       | 3335<br>3335<br>3335<br>3335 | 0<br>3<br>5<br>2                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                          | கருவிளம்,                                | 3                                       | -00                          | 2<br>3<br>3<br>1                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                          | \$ € € € € € € € € € € € € € € € € € € € |                                         |                              | 5<br>1<br>4<br>3                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| G swr,                                                                   |                                          | )<br>)                                  |                              | 1<br>2<br>1<br>1                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| O FE                                                                     |                                          |                                         | 00-<br>00-<br>00-<br>00-     | 0<br>1<br>4<br>I                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
| •                                                                        | புலிமாக்காய்,                            | )                                       |                              | 2<br>1<br>5<br>3                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                          | प्रभाग                                   | 1                                       | -00                          | 6<br>4<br>5<br>4                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                          |                                          | )<br>)                                  |                              | 3<br>7<br>2                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
|                                                                          |                                          | 1                                       |                              | 0<br>1<br>1<br>4                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                          | கருவினங்காய்,<br>• • • • • •             | )<br>)                                  |                              | 1<br>9<br>2                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |
|                                                                          | कतन्त्री                                 | 1 1                                     |                              | 4 2 4 0                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
|                                                                          |                                          | )<br>)                                  |                              | I<br>2<br>I<br>0                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |

| Lines beginning with & Sario, |                          |             |          |                                                                     |  |  |  |
|-------------------------------|--------------------------|-------------|----------|---------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 1                             | -00.                     | = 172       |          |                                                                     |  |  |  |
|                               |                          | )<br>)      | 0000     | 0<br>8<br>14<br>6                                                   |  |  |  |
|                               | C, Swf,                  |             |          | 0 8 8 14 6 6 4 5 7 6 6 11 8 6 6 5 5 2 2 0 4 5 5 1 1 5 2 1 1 5 2 1 1 |  |  |  |
|                               | ලින                      | 1 3 3       |          | 8<br>6<br>5                                                         |  |  |  |
|                               |                          | )<br>)<br>) | <br><br> | 3<br>7<br>5<br>2                                                    |  |  |  |
|                               |                          | 1           | 0000     | 0<br>4<br>5<br>1                                                    |  |  |  |
|                               | கீ. வி எம்,<br>          | )<br>)<br>  | <br><br> | 3<br>1<br>1<br>4                                                    |  |  |  |
| கூவினம், – ் ்                | ું <sub>6</sub>          |             |          | 1<br>5<br>2<br>1                                                    |  |  |  |
|                               |                          | 3           | <br>     | 0 2 0 0                                                             |  |  |  |
| உவிளம்                        |                          | !           | -00-     | 0<br>1<br>2<br>2<br>4<br>0<br>1<br>2<br>3<br>2<br>3<br>1            |  |  |  |
| 9                             | தேமாங்காய்,              | )           |          | 2<br>4<br>0<br>1                                                    |  |  |  |
|                               | Caur                     | 1           | <br><br> | 2<br>3<br>2<br>3                                                    |  |  |  |
|                               |                          | )<br>)<br>) | <br><br> | 1<br>0<br>0                                                         |  |  |  |
|                               |                          | t<br>I      | 33<br>33 | 0<br>I<br>0<br>I                                                    |  |  |  |
|                               | ங்காய்,<br>டே            | )<br>)      | 1011     | 3 2 3 1                                                             |  |  |  |
|                               | கடவி எங்காய்,<br>- C C - | 1 1         |          | 4<br>0<br>I<br>I                                                    |  |  |  |
|                               |                          | )           |          | 0 0 0                                                               |  |  |  |

| Line          | s beginning         | ng with<br>= 156.                       | 1 புளிமா,                |                                              |
|---------------|---------------------|-----------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------|
|               |                     | 3                                       | 000<br>000<br>0000       | 4<br>3<br>3<br>1                             |
|               | प्लीजा,             | )<br>)<br>)                             |                          | 4 3 3 1 15 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |
|               | र्व रे              | )                                       |                          | 0 0                                          |
|               |                     | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |                          | 10<br>0<br>0                                 |
|               |                     | 1                                       | 3333                     | 9<br>8<br>4<br>5                             |
|               | कत्त्र की लाएं,     | 2 1                                     |                          | 9 0 0                                        |
|               | # 3                 | -                                       |                          | 13<br>0<br>0                                 |
| प्रमाणा, ०० – |                     | 3                                       | <br>                     | 3<br>0<br>0                                  |
| ⊣ளிமா,        |                     | -                                       | 00-<br>00-<br>00-<br>00- | 14<br>3<br>3<br>2                            |
| ,             |                     | 3                                       |                          | 0000                                         |
|               | புளிமான்காய்,       | 1                                       |                          | 9                                            |
|               |                     | 3 3                                     |                          | 3000                                         |
|               |                     | 1                                       | -00-                     | 4 0 0                                        |
|               | கரு வி எங்காம்,<br> | )<br>)                                  | <br><br>                 | 0                                            |
|               | अत्यक्षित्र अ       | 1 1                                     |                          | 0                                            |
|               |                     | )                                       |                          | 0                                            |

|                 | beginning                               | g with<br>= 15                          | கருவினம்,<br>1.               |                                                           |
|-----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| I               | 2                                       | 3                                       | 4<br>000<br>000<br>000<br>000 | 5 8 6 3                                                   |
|                 | Czur,<br>                               | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |                               | 10<br>0<br>0                                              |
|                 | § 1                                     | )                                       |                               | 0 0                                                       |
|                 |                                         | )                                       |                               | 6 0 0 0 0 0 5 4 1 3 3 7 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |
|                 |                                         | -                                       | 0000                          | 5<br>4<br>1<br>3                                          |
|                 | ்வினம்,                                 | )                                       |                               | 7 0 0 0                                                   |
| )               | கூவிளம்,<br>                            | 1 1                                     |                               | 5 0 0                                                     |
| )               |                                         | )<br>)<br>)                             |                               | 2<br>0<br>0                                               |
| கருவினம், ் ் ் |                                         | 1                                       | -00-                          | 3<br>1<br>6                                               |
| ₽<br>©          | தேமாங்காய்,                             | )<br>)<br>                              |                               | 13<br>0<br>0                                              |
|                 | G B B B B B B B B B B B B B B B B B B B | 1 1                                     |                               | 0 0                                                       |
|                 |                                         | )<br>)<br>)                             | <br><br>                      | 4<br>0<br>0                                               |
|                 |                                         | 1                                       | 0000                          | 11 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                    |
|                 | ق<br>ا<br>ا                             | )<br>)                                  |                               | 7 0 0                                                     |
|                 | குவினங்காய்,<br>- C C -                 | 1 1                                     |                               | 3 0                                                       |
|                 |                                         | 3                                       |                               | 2 0 0                                                     |

| Lines l         | eginning                        | with                                    | தேமாங்காய்,<br>1. |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------|---------------------------------|-----------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r               | 2                               | 3                                       | 4                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                 |                                 | )                                       | 00-               | 0<br>11<br>12<br>11                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                 | G <sub>B</sub> wr,              | )                                       |                   | 6<br>5<br>24<br>2                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                 | 89. 1                           | 1 2 2                                   |                   | 9<br>14<br>3                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                 |                                 | 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |                   | 10 9 14 3 3 1 3 3 8 8 4 4 4 1 1 5 1 5 1 1 2 2 0 0 0 1 1 2 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 2 2 0 0 1 1 1 2 2 0 0 0 1 1 1 2 2 0 0 0 1 1 1 2 2 0 0 0 1 1 1 2 2 0 0 0 1 1 1 2 2 0 0 0 1 1 1 1 |
|                 |                                 | 1                                       | 0000              | 0<br>1<br>4<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 | குவிளம்,<br>1 C C               | )                                       | <br>              | 5<br>1<br>5<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1               |                                 |                                         |                   | 3 0 8 4                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| தேமாங்காய், – – |                                 | )                                       |                   | 0 0 2 0                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                 | C paréssu,                      | 1                                       | 0000<br>0000      | 0<br>I<br>I<br>2                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| હ               |                                 | )<br>)                                  |                   | 1<br>2<br>4<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 |                                 | 1 1                                     |                   | 1<br>0<br>3<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 |                                 | )                                       |                   | 1<br>2<br>2<br>0                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 | க.வி <i>ஸங்கரம்,</i><br>- ८ ८ - | 1 1                                     | 3333              | 0<br>0<br>1<br>2                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 |                                 | )<br>)<br>                              |                   | 0<br>2<br>0<br>I                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 |                                 | 1 1                                     |                   | I<br>I<br>I<br>2                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 |                                 | )<br>)                                  |                   | 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| Lines beginning with புளிமாங்காய், |                |                                         |      |                                                 |       |
|------------------------------------|----------------|-----------------------------------------|------|-------------------------------------------------|-------|
| 1                                  | 2              | 3                                       | 4    | 8<br>2<br>12<br>5                               |       |
|                                    | G sur,         | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |      | 8 2 2 1 2 5 5 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |       |
|                                    |                | 3                                       |      | 0 0                                             |       |
|                                    |                |                                         |      | 4 0 0 0                                         |       |
|                                    |                | 1                                       | 0000 | 3<br>7<br>0                                     |       |
|                                    | er ib,         | )                                       |      | 3 0 0                                           |       |
| புளிமாங்காய், 🤈 ் – –              | A E B の は ウ    | 1                                       | <br> | 12<br>0<br>0                                    |       |
|                                    |                | 3                                       |      | 2<br>0<br>0                                     |       |
|                                    | a.e.lariserii, | 1                                       | 3000 | 7<br>2<br>8<br>0                                |       |
|                                    |                | )                                       |      | 4 0 0 0                                         |       |
|                                    |                | S E E                                   | 1 1  |                                                 | 7 0 0 |
|                                    |                | 3                                       |      | 7 0 0                                           |       |
|                                    |                | -                                       | 0000 | 4<br>1<br>2<br>1                                |       |
|                                    |                | )                                       |      | 3 0 0                                           |       |
|                                    |                | -                                       |      | 6 0 0                                           |       |
|                                    |                | )                                       |      | 2 0 0 0                                         |       |

| Lines be             | eginning                  | with &                                  | உவி எங்காய்,      |                                                                       |          |             |
|----------------------|---------------------------|-----------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------|-------------|
| 1                    | ~ 0 0 = 50.               |                                         |                   |                                                                       |          |             |
|                      |                           | 3                                       | 0000              | 1<br>2<br>2<br>1                                                      |          |             |
|                      | Ggwr,                     | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |                   | 2<br>0<br>5<br>2                                                      |          |             |
|                      | &                         | 1 3 3                                   | <br><br>          | 4<br>1<br>3<br>3                                                      |          |             |
|                      |                           | 3 3                                     |                   | 0<br>0<br>1<br>3                                                      |          |             |
|                      |                           | 1                                       | 00-               | 0<br>0<br>1<br>3                                                      |          |             |
|                      | க வி <i>எம்,</i><br>I 🤇 C | )<br>)<br>                              |                   | 1 2 2 1 2 0 5 2 2 4 1 3 3 3 3 0 0 0 1 3 3 1 0 0 0 0 0 1 3 3 1 0 0 0 0 |          |             |
| )<br>)               |                           | 1 1                                     | <br>              | 0<br>1<br>3<br>1                                                      |          |             |
| )<br> <br> -<br> -   |                           | )                                       | <br>              |                                                                       |          |             |
| க_விளங்காய், – ் ் – | s.adabsru,<br>-сс-        | -                                       | 000<br>000<br>000 | 0<br>0                                                                |          |             |
| #<br>@               |                           | )<br>)                                  |                   | 0 0                                                                   |          |             |
|                      |                           | Ggui                                    | agg I             | 1                                                                     | <br><br> | o<br>o<br>3 |
|                      |                           | )<br>)                                  |                   | 0 0 0                                                                 |          |             |
|                      |                           |                                         | !                 | 000-                                                                  |          |             |
|                      |                           | )                                       |                   | 3 1                                                                   |          |             |
|                      |                           |                                         | <br>              | 0 0 0                                                                 |          |             |
|                      |                           | )<br>)<br>)                             |                   | 0<br>I<br>0<br>0                                                      |          |             |

| Lines beginning with கருவினங்காய், |                   |        |                     |                                                                |       |
|------------------------------------|-------------------|--------|---------------------|----------------------------------------------------------------|-------|
| 1                                  | 0 0 0 0 = 73.     |        |                     |                                                                |       |
|                                    |                   | 3      | 0000                | 5<br>0<br>0                                                    |       |
|                                    | G & wr,           |        |                     | 50000<br>20000<br>33322<br>25000<br>0000<br>33000<br>0000<br>0 |       |
|                                    | 8 1               | )      |                     | 2 0 0                                                          |       |
|                                    |                   | 3 3    |                     | 0 0                                                            |       |
|                                    |                   |        | 00-                 | 3 3 2 2                                                        |       |
|                                    | erui,             | 3      |                     | 5<br>0<br>0                                                    |       |
| )                                  | 65. விளம்,<br>    | 1      |                     | 2<br>0<br>0                                                    |       |
| )                                  |                   | 3      |                     | 3 0 0 0                                                        |       |
| கருவிளங்காய், ୦ ୦ ୦ -              | க்.விலங்காய்,<br> | -      | 00-<br>000-<br>000- | 3<br>1<br>2<br>5                                               |       |
|                                    |                   | 3      |                     | 4<br>0<br>0                                                    |       |
|                                    |                   | 1      |                     | 3<br>0<br>0<br>6                                               |       |
|                                    |                   | 3      |                     | 2<br>0<br>0                                                    |       |
|                                    |                   |        | 1                   | 00-0                                                           | 0 0 0 |
|                                    |                   | 3      |                     | 0 0 0                                                          |       |
|                                    |                   |        |                     | 2 0 0 0                                                        |       |
|                                    |                   | )<br>) |                     | 0 0 0 6                                                        |       |

Of the fourth line, consisting of two full feet, with a catalectic third, there are thirty-one varieties in our text. (I cannot discover in Tamil verse the thirty-second: 0.000 - |---|-.)

The most usual are —

1. 
$$--$$
 |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$  |  $--$ 

Ex.

On rhyme and alliteration I have nothing to add to what is said in *Kurral*, Introd. p. xxvi.

| Metres of 4th lines. |             |          |         |                      |  |
|----------------------|-------------|----------|---------|----------------------|--|
|                      | 1           | 2        | 3       |                      |  |
| I.                   | 1           | 00-      | 5 1     | 42<br>19<br>12<br>12 |  |
| II.                  | )<br>)<br>! |          | 3111    | 32<br>9<br>7<br>8    |  |
| III.                 | )           | 3333     | 3111    | 18<br>10<br>8<br>3   |  |
| IV.                  | )           | <br><br> | 3 1     | 22<br>9<br>5<br>4    |  |
| v.                   | 1 1         |          | 5 - 1 - | 45<br>9<br>6<br>4    |  |
| VI.                  | )<br>)<br>  | <br>     |         | 16<br>5<br>2<br>3    |  |
| VII.                 | )<br>)      | <br><br> | -<br>-  | 32<br>7<br>9<br>3    |  |
| VIII.                | )<br>)<br>) |          | )<br>   | 15<br>8<br>4<br>0    |  |

## IV. BIBLIOGRAPHICAL REFERENCES.

It will be of use to the student to have a list of some of the chief Authors quoted in this volume with a very brief account of their writings.

1.

A.V. R. P. அதிலீராம பாண்டியன். Athi-vīra-rāma Pāṇṇi-Yaṇ, or Vallabha Dēva. See C.D.G. p. 144, etc. He lived in the sixteenth century. Many works, composed under his patronage, are now ascribed to him; but he was himself doubtless an elegant writer of verses. Three of his works are of especial interest: the Naidatham, Kāçi-kāṇḍam, and Veṭti-vēl-kai.

(A.) The Naidatham (மைட்கம்), from S. नैपभ, an epithet of the hero Naļa, king of Nishada. It is the story of Naļa and Dama-

yantī told in Tamil fashion in 28 chapters, and 1112 Viruttam quatrains. The following is parallel to Nālaḍi 285 etc.:—

கோற்று டி ! செல்வர்பாற் குறையி ரந்துகின் றேற்றயின் அயிர்சுமர் இருத்தல் ஈறிலா ஆற்றலு' மானமும் அறிவுங் கல்வியும் மாற்றருஞ் சீர்த்தியு' மாற்றம் என்பவே.

'O (thou that wearest) bright armlets! To stand imploring aid for one's need, to receive alms and eat, and to endure (a dependant) life, will destroy a man's power though boundless, his honour, his wisdom, his learning, and his unchanging renown.'

(B.) காசிக்காண்டம், KĀÇI-KĀŅDAM. See Taylor's Oriental MSS. vol. iii. pp. 112–115.

This is a translation of a portion (காண்டம்) of the Skandam, relating chiefly to Benares (காசி), in 101 chapters, and 2524 Viruttam quatrains.

(C.) வெற்றிவேற்கை, VETTI-VĒL-KAI: 'the hand (that holds) the conquering dart.'

These are the first words of the verses, and are an epithet of the author. See Taylor's MSS. vol. ii. App. p. 21.

2.

Avv. Avvaiyār, அவ்வையார்.

The poetess Avvaiyār is currently said to have been a sister of Tiruvalluvar, though I feel sure she belongs to a later period. She composed two school-books, in universal use, in which a series of moral and prudential precepts are expressed in elegant and very condensed sentences, each beginning with a different letter of the alphabet 1. Besides these, about fifty quatrains of great excellence are, on good grounds, attributed to her. Legends regarding her abound, most of them connected with miracles, which she is supposed to have wrought. All ascribe to her a quaint and highly original character. One story about her is amusing. The 'wonderful old woman' was sitting one day in the verandah of a small way-side temple, with her feet

<sup>1</sup> These are the ĀΤΤΙ-ÇŪDI (ஆதைச்குடி) and ΚΟΝΚΚΑΙ-VĒNTHAN (Оветы пр Светы пр

stretched out straight before her, a position not considered respectful in the presence of a superior. The priest of the temple rushed out with the question, 'Are you not ashamed to stretch out your feet in the presence of the  $C\bar{a}mi$  (idol or lord)?' To which she replied, 'Very true, sir, if you will show me where the  $C\bar{a}mi$  is not, I will stretch out my feet there!'

She was once asked, it is said, to compose some verses about the four great topics discussed by Hindū authors, 'virtue, wealth, pleasure, and heaven;' since Tiruvalluvar had sung his 1330 couplets on the three former. She replied in a quatrain:

ஈதல் அறம்; தீவிணவிட் டீட்டல் பொருள்; எஞ்ஞான்றம் காதல் இருவர் கருத்தறவைத்—தாதரவு பட்டதே இன்பம்; பரிணநினேர் திம்மூன்றம் விட்டதே பேரின்ப வீடு!

'Giving is virtue; wealth what's gained eschewing sin; And evermore 'tis pleasure when, their hearts at one, Two live in love, sustaining and sustain'd. To leave All three, heart fix'd on God, is perfect bliss of heaven.'

I am not sure, however, that these are her lines, though given to her by almost universal tradition. They savour of a later date and of a different school. There is no reason to doubt her authorship of the following:

சீரியர் கெட்டாலுஞ் சீரியர் சீரியரே! அல்லாதார் கெட்டால் அங்கென்னும்?—சீரிய பொன்னின் குடம்உடைந்தாற் பொன்னுகும்; என்னுகும் மண்ணின் குடம் உடைந்தக் கால்?

'Tho' worthy men be ruin'd, worthy men are still Right worthy men; when worthless men are ruin'd, what Are they? If vase of gold be broken, still 'tis gold! What is there left, when shatter'd lies the earthen pot?'

3.

B. I. S. Indische Sprüche, by Dr. Otto Böhtlingk. 2nd edition. St. Petersburg, 1870.

The authorities cited are not seldom modern South-Indian writers. And these verses are presumably translated occasionally from the works of Tamil poets. It is of course peculiarly difficult to trace a proverb or an epigram to its source.

It would be possible, indeed, to find a close Sanskrit parallel to nearly every gnomic verse in Tamil poetry; but in many cases the beauty, spontaneity, and terseness of the Tamil stanza seem to prove its originality.

4.

Çi. ÇILAPPATHIGĀRAM, செலப்பதிகாரம்: 'the chapter of the *Çilambu.*' [சிலம்பு is an anklet worn by dancers. It is hollow and filled with pebbles, which give forth a tinkling sound. S. श्रिजा?]

This is an elegant, but little known composition, one of the five ancient Tamil poems [பஞ்சமகாகாலியம்], being a romantic story like 'The Lady of the Lake,' and not rising to the dignity of an epic. Only a small portion has been printed. Its author was Çēramān, of whose personal history absolutely nothing is known; but he was certainly a Jain.

The following is a specimen of its style. It is the dedication of the first canto:—

I. திங்களேப் போற்றதுக், திங்களேப் போற்றதும்! கொங்கலர்தார்ச் சென்னி குளிர்வெண் குடைபோன்றிவ் வங்கண் உலகளித்த லான்.

2. ஞாயிற போற்றது', ஞாயிற போற்றதும்! காவிரி நாடன் றிகிரிபோற் பொற்கோட்டு மேரு வலந்திரித லான்.

5. மாமழை போற்றுது', மாமழை போற்றுதும்! நாமகீர் வேலி உலகிற் கவன்அளிபோல் மேனின்று தான்சுரத்த லான்.

டி. பூம்புகார் போற்றதும், பூம்புகார் போற்றதும்! வீங்குநீர் வேலி உலகிற் கவன்குலத்தோ டோங்கிப் பரந்தெழுத லான்.

'Praise we the moon! Praise we the moon! for, like the cool white umbrella over the fragrant-flower-garlanded head (of the king), it affords grace to the fair and spacious world.

Praise we the sun! Praise we the sun! for, like the chariot of the lord of Kāviri's domain, it wheels around Meru's golden heights.

Praise we the vast cloud! Praise we the vast cloud! for,

like his grace, it pours down blessings on the world begirt by the fearsome sea.

Praise we flowery *Pugār!* Praise we flowery *Pugār!* for it uplifts itself and spreads itself and grows together with his (the king's) clan, above all the world surrounded by the swelling ocean's tide.'

The metre of this is இன்னிசை செத்தியல் இவண்பா, G. 185, etc. It consists of verses of three lines, being in fact Kurrals with an additional line prefixed. See Introd. to my Kurral, p. xxv, etc., and note on Quatrain 250.

5.

C.D.G. Dr. Caldwell's Dravidian Comparative Grammar. 2nd edition. Trübner. 1875.

A work of profound learning and research; but the grammatical portions are often founded on insufficient data.

6.

C. P. B. C. P. Brown's Telugu Dictionary. Very unscientific, but full and accurate.

7.

Ēl. or Ēlā. ĒLĀTHI, எலாதி.

The name is S. एக, 'cardamom,' + माद्दि = etc. = a perfumed confection of எலம், 'cardamom,' கர்ப்பூரம், 'camphor,' எரிகாசு, 'an odorous wood,' சந்தனம், 'sandal,' and தேன், 'honey.'

This mingling of perfumes is used for the hair. The name is given to this collection of gnomic verses because each quatrain is supposed to combine, compare, and illustrate five or six things.

The work is of Jain origin. Its author's name is  $Kanim\bar{e}thaiy\bar{a}r=$  he whose knowledge is appreciated (by all). It is one of the eighteen lesser classics:  $\#\bar{w}\#\bar{e}\#\bar{e}\#\bar{u}$   $\#\bar{e}\bar{e}\#\bar{e}\#\bar{e}\#\bar{e}$ . Of the author nothing is really known. He is styled a disciple of Makkāyanār, son of Tamiṛ-āçiriyar, one of the Madura Academy. It is probably not of much later date than the  $N\bar{a}ladi$  itself; and is once quoted by the Commentator on the  $J\bar{\imath}$ . Chin. The Madras edition of  $\bar{\imath}$ 887 is referred to. Perhaps a careful study of  $\bar{E}l\bar{a}thi$  will, more than any other minor poet, help the learner to understand the  $N\bar{a}ladi$ .

8

Ellis. ELLIS, F. W. See Introd. to my Kurral, page v. Mr. Ellis' MSS. fell into the hands of the late eminent

orientalist, Sir Walter Elliot, who left them by will to me. They are now in the Bodleian Library. There are in them some unpublished translations. His texts were often incorrect, and his translations in general have not had the benefit of careful revision. See also Burnell's South-Indian Palaeography, p. 35.

9.

G. Ç. GÖVINDA-ÇATAKAM, கோவிர்தசதகம்.

102 choice proverbs, each illustrated by a quatrain. This is not at all a classic, but well worth studying.

It is by Narāyaṇa-bhāratiyār.

10.

G. My Second Catechism of Tamil Grammar; or IIIrd Grammar. [In 'First Lessons:' Clarendon Press.]

11.

Gu. Dr. Gundert's Malayāļam and English Dictionary. A very useful and scientific work. Mangalore, 1872.

12.

Jī. Chin. Jīvaga-chintāmaṇi, சிவக-சிந்தாமணி, S. **जीवगविना- मिरा.** This is, on the whole, the greatest existing Tamil literary monument. My references are to the very admirable edition published by வே. சாமிநாதையர், of the Combaconam College, at the இராவடாத்தாகரம் Press, Madras, 1887.

The late lamented Dr. Bower published an edition of the first book in 1868. To these indispensable works I must refer the student. A lexicon and concordance to this poem would afford a basis for a complete dictionary of Classical Tamil. All that is given as the history of the book rests on the very slenderest authority.

The author's name was *Tirutakka-dēvar* (திருத்தக்க-தேவர்), and he is said to have been born in Mayilāpūr or S. Thomé, now a suburb of Madras, where the author of the *Kurral* also lived.

The work contains the life of  $\mathcal{F}ivagan$ , a king who governed Rāja-mā-puram, the capital of Yēmāṅgadam (हेमहद = golden-limbed, a name of a Gandharva). A very minute examination of this poem leads me to conclude that it is somewhat later in date than much of the  $N\bar{a}la\dot{q}i$ . Meanwhile there is scarcely a word, phrase, or idea in the four hundred quatrains that is not in the epic.

The following (Jī. Chin. i. 325) compared with 289 will exemplify this:—

VIJAYAI IN THE WILDERNESS FORLORN.

பாலுடை அமிர்தம் பைம்பொற் கலத்திடை பாவை அன்ன தூலடு துசுப்பி னல்லார் எந்தவும் நேர்ந்து நோக்காச் சேலடு கண்ணி காந்தட் முருமணித் தூடிப்பு முன்கை வாலட கருளிச் செய்ய வனத்துறை தெய்வம் ஆனள்.

'The lady, whose eyes excel the  $C\bar{c}l$  in brightness (395), did not deign even to glance at the ambrosial food mingled with milk which fair ones, like pictures, with waist slighter than a thread, presented in a vessel of pure gold; but feeding herself with a mess of simple herbs,—her hand,—beauteous as a  $K\bar{a}nthal$  flower,—erewhile adorned with sacred gems,—serving as a ladle, became as a ruddy demoness dwelling in the woods.'

 $Tirutakka-d\bar{c}var$  has worked out in wonderful stories too diffusely what the  $N\bar{a}ladi$  asserts in terse epigram. There is a tradition that before the composition of his epic, he had been the author of verses on the 'Instability of the Body,' the 'Transitory Nature of Wealth,' and kindred subjects. I feel inclined to believe, from careful consideration of style, that some of the earlier quatrains are not improbably his.

The great romantic epic, which is at once the Iliad and the Odyssey of the Tamil language, is said to have been composed in the early youth of the poet, when still residing with his teacher, or Āçiriyar. They had come, tradition says, to Madura, the great capital of the Pāṇḍiyan kingdom, and centre of religious activities, which was especially renowned as the seat of the Tamil Academy or Çangam, founded by the god Çivan himself. (See Pope's Kurraļ, Introd. p. iv.) Of this Academy he became a member, and in the freedom of social converse (the Tamil writer refers to Nālaḍi 137) some of the associated literati reproached him with ignorance of erotic works, which, they added, 'are so much esteemed.' This refers perhaps to the Kali-togai and similar compositions.

To this he replied, that he had never written poems on sensual subjects, because his fellow Jains held all such poetry in detesta-

tion, but that he could write amatory verses with the best of them if he chose to do so.

They ended by challenging him to produce a work which should exhaust the whole subject of sensual. lustful indulgence.

He accepted the challenge, and the *Chintāmaņi* is the result. It was admitted on all sides that he had fully succeeded!

He makes his hero drink the cup of pleasure to the very dregs, and the poet carefully photographs everything, using words and giving details of unparalleled—as I suppose—grossness. Jīvagan does, indeed, at last renounce all; but without the faintest idea of repentance, or of the existence of any cause for penitence, and obtains a glorious 'release.'

I much wished to edit and publish some parts of this great poem, but found it impossible. If any native scholar could expurgate and condense it, not only removing the hopelessly licentious cantos, but bringing the epithets throughout into something like harmony with what we regard as higher and purer instincts, the very greatly diminished poem, like a cut and polished diamond, would shine the brighter for the operation.

A tradition exists that the Dēvar, on the production of his work, was quite naturally asked how he, from his childhood pledged to perfect purity, could compose a poem exhibiting such an unequalled familiarity with all that is connected with sensuality.

'You must be an habitual debauchee,' said they.

His reply was to take up a red-hot ball of iron with the words, 'May this burn me if I am not absolutely pure!' and he came out of the ordeal unscathed!

Certainly the poet of the Jīvaga Chintāmaṇi could not with Hippolytus speak of himself as  $\pi a \rho \theta \ell vov \psi v \chi \eta v \ell \chi \omega v$ ; though his work is one of the great epics of the world. I have mentioned all this in order that the Tamil idea of the character of the poem may be clear; and also to show from what species of traditions we have to glean the material for South-Indian Bibliography.

#### 13.

K. T. (கலித்.) KALI-TOGAI, கலித்தொகை.

This is a collection (தொகை) of love songs in the கலி metre [G. 192]. The கலிப்பா (or 'resonant') metre has what is called the துள்ளல் ஒசை, or 'saltatory' rhythm. This is the result of its

law of connexion of feet in the line, which is the reverse of that of the Veṇbā, i.e. மாமுன் கேர், விளம் முன் விளம், காய்முன் கிரை. (See p. xxviii).

But its connexion is often quite irregular.

The Kali-togai is by Nallanthuvanār (கல்லந்துவஞர்), and is in five books, containing 150 lyrics, in which a series of somewhat disconnected stories of a pastoral and amatory kind are rather outlined than related; the imagery and accessories being confined in each book to one of the five kinds of country found in the Tamil land. A careful study of it will convince any one—

- (1) That very much that is puerile, absurdly conventional, and even of an injurious character, is inextricably mingled up with these old Tamil bucolics;
- (2) That with all this there is much of pathos, beauty, felicity of description, exquisite use of language, and even occasional sublimity;
- (3) That a people possessing such a language and such gifts may, by throwing off some of these conventionalities, produce a literature not inferior to that of any age or country.

The commentator is Nachinārkkiniyār of Madura, the same great scholar that edited the Jīvaga Chintāmaṇi, and many other poems. Of its date and history absolutely nothing is known. It seems to me to be somewhat older than the *Nālaḍi*. See notes on ch. xl.

#### 14.

K. Rām. கம்பராமாயணம், KAMBAN'S RĀMĀYAŅAM. See C. D. G. p. 134, and my H. B. pp. 4, 163.

Six books by K. and the seventh உத்தரகாண்டம் by a later author.

#### 15.

Kit. Dr. Kittel's Canarese Dictionary. A thoroughly satisfactory work.

#### 16.

K. The 'Sacred' Kurral of Tiruvalluvar: the Tamil Text, with Introduction, Grammar, English Translation, Notes, and a complete Lexicon and Concordance, by the Rev. G. U. Pope, M. A., D. D. Allen & Co. 1886.

#### 17.

Mū. The Mūthurai or Vākkuṇḍām.

This consists of thirty quatrains (சேரிசைவெண்பா) on ethical and social topics, ascribed to Avvaiyār.

Many editions are in circulation. That published by சரவணப் பெருமால் ஐயர் in 1833 is the *princeps*.

Several stanzas are identical in meaning with well-known Sanskrit verses. Much of it cannot be very ancient.

 $M\bar{u}thurai =$  old word; the whole work being an exquisitely beautiful setting of old proverbial sayings.

Vākkuṇḍām is the beginning of a very modern invocation prefixed.

#### 18.

N. M. K. Nān-Mani-Kadigai, நான்மணிக்கடிகை, 'the salver of four gems.'

This is a series of quatrains of the same metre and general character as the  $N\bar{a}la\dot{q}i$ . Their peculiarity, indicated by the title, is that in each stanza four things are somehow associated in the way of antithesis, comparison, or illustration. Thus (23):

மொய்சிகைக்கும் ஒற்றமை இன்மை; ஒருவீனப் பொய்சிதைக்கும் பொன்போலு' மேனியைப்;—பெய்த கலஞ்சிதைக்கும் பாலின் சுவையைக்;—குலஞ்சிதைக்கும் கூடார்கட் கூடி விடின்.

(As) 1. Want of union ruins society;

(and as) 2. Falsehood ruins even him whose form is resplendent as gold;

(and as) 3. The *wessel* into which one is poured ruins the flavour of milk;

(even so) 4. If you ally yourself to those whose alliance is forbidden, it will ruin your race. [See Nāl. ch. xxiii.]

A useful edition was published at the கலாரத்காகரம் Press, with a good Tamil commentary, and (a poor) English translation. It is by Viļambiya Kāgaṇār (விளம்பியகாகஞர்), who probably lived in the fifteenth century.

The printed work contains 106 quatrains; but a MS., belonging to Mr. Stokes, gives only 101. Many are very modern; some are elegant; but more are rather rugged and pedantic. Parallel verses occur in Böhtlingk's Indische Sprüche. A work of this

name is mentioned second in the list of சங்கச் செய்யுள், or poems that received the sanction of the Madura College.

This work is quoted or referred to in pp. 3, 5, 6, 37, 43, 44, 45, 61, 92, 120, 181, 187, 198, 222, 236, 237, 248, etc.

19.

N. N. NAN-NERRI, கன்னெறி, 'the good way.'

This consists of forty quatrains by Çiva-piragāça-çuvāmi of Turrai-mangalam. They are printed in 'Minor Poets,' and separately. Though comparatively modern (seventeenth century) they are classical and of great value. Every verse has its apt, and often very ingenious simile.

20.

N. N. V. NīTHI-NERRI-VIĻAKKAM, நீதி நெறிவிளக்கம்.

This is an admirable series of 102 quatrains. An excellent edition with translations and much valuable information was published by H. Stokes, Esq., M. C. S.

The author was Kumāraguruparam, a Tambirān or Hindū monk. He was a native of Streevaiguntham in Tinnevelly, and lived about A.D. 1700.

21.

N.V. NALVAŖI, நல்வழி = 'the good way.'

This is another work ascribed to Avvaiyār, in the same metre. It contains forty quatrains. The following is quite in the style of the famous 'old lady:'

ஆண்டாண்டு தோறும் அழுது புரண்டாலும் மாண்டார் வருவரோ, மாஙிலத்தீர்?—வேண்டாம்! நமக்கும் அதுவழியே. நாம்போம் அளவும் எமக்கென்னென் றிட்டுண் டிரும்.

'O dwellers on this vast earth! Though ever, from year to year, you weep and roll on the ground, will the dead come back? Let be! That's our way too. And till we go, let us give and enjoy, saying, What's death to us?'

22.

NANNŪL, என்னுல்.

This is the most useful Tamil Grammar. In the edition printed in my IIIrd Grammar, the rules are numbered from

1 to 462. All that is necessary, or indeed useful, is given in the Catechism.

23.

T. TIRIKADUGAM, ब्रिनीडिंग्डिंग, from S. त्रिकटुकं='composed of three spices.'

These are dry ginger, long pepper, and black pepper (சுக்கு, இப்பிலி, மிளகு). Each stanza, of which there are 100, introduces three things for comparison, contrast, or illustration. A very fascinating little cento.

Thus wealth, science, and speech are introduced in 90:

ஈதற்குச் செய்க பொருளே; அறகெறி சேர்தற்குச் செய்க பெருதூல; யாது அருள்புரிந்து சொல்லுக சொல்ல: இம்மூன்றம் இருளுலகஞ் சேராத ஆற.

'Acquire wealth in order to give;

Learn great works that you may walk in the way of virtue; Speak every word with gracious purpose:

These are the paths that conduct not to the world of darkness.'

The author is Nallāthaṇār (நல்லாதஞர்), of whom nothing is really known. It is impossible to assign an earlier date to this work than the fifteenth century.

Parallels to most of the verses will be found in Böhtlingk.

I have gratefully to acknowledge the liberal assistance of the Secretary of State for India in Council, as formerly in the case of the Kurral. The Delegates of the Clarendon Press procured type especially for the book, and made the arrangements by which this Tamil classic is issued with a typographical accuracy hardly ever attained in a similar work. To them my most grateful thanks are due.

His Highness the Mahārāja of Travancore has also subscribed liberally to the work.

To the skill, patience, and unwearied zeal of Mr. Pembrey, Oriental reader at the Clarendon Press, it is mainly due that no table of errata is needed to a work so complicated and difficult.

It will be seen that the editor and translator has sought carefully and patiently to interpret his authors, and has avoided

all controversy. His aim in this work has been simply to introduce Tamil thoughts to English students. We need to understand one another and love one another, if we are to be of any mutual benefit. He who knows and loves 'sweet' Tamil may come to know and love those to whom it is so dear, and thus to be known and loved by them.

G. U. P.

Indian Institute, Oxford: February, 1893.

## ANALYSIS

OF THE

# CHAPTERS OF THE NALADI.

# தாலடி தானூற்றின் அதிகார அடைவு.

| கடவு  | ள்வாழ்த்து: <i>Invocation</i>                       | PAGE<br>I |
|-------|-----------------------------------------------------|-----------|
|       |                                                     |           |
|       | PART I.                                             |           |
|       | ON VIRTUE.                                          |           |
|       | க – வது. அறத்துப்பால்.                              |           |
| CHAP. | சேல்வநிலயாமை: The instability of prosperity         | 0         |
| II.   | இளமைநில்யாமை: Youth abides not                      | 3         |
| III.  |                                                     | 10        |
|       | யாக்கைநிலயாமை: The bodily frame endures not .       | 16        |
| IV.   | அறன்வலியுறுத்தல்: The might of virtue               | 23        |
| V.    | தூயிதன்மை: Impurity of the body                     | 29        |
| VI.   | துறவு: Renunciation                                 | 35        |
| VII.  | சினமின்மை: The absence of anger: Meckness           | 42        |
| VIII. | போறையுடைமை: Patience                                | 49        |
| IX.   | புறர்மான நயவாமை: The not desiring other men's wives | 55        |
| X.    | From 5: Liberality                                  | 60        |
| XI.   | பழவின: Old deeds                                    | 66        |
| XII.  | மெய்ம்மை: Truth: Reality                            | 75        |
| XIII. | தீவினயச்சம்: Dread of evil deeds                    | 80        |
|       |                                                     |           |
|       | PART II.                                            |           |
|       | ON WEALTH.                                          |           |
|       | உ–வது. பொருட்பால்.                                  |           |
| XIV.  | สง่อา: Learning                                     | 89        |
| XV.   | தடிப்பூறப்பு: High birth                            | 95        |
|       | d                                                   | 90        |

| CHAP.   |                                               | PAGE |
|---------|-----------------------------------------------|------|
| XVI.    | மேன்மக்கள்: Great men                         | 101  |
| XVII.   | பெரியாரைப்பிழையாமை: Avoidance of offence to   |      |
|         | the great                                     | 106  |
| XVIII.  | நல்லினந்சேர்தல்: Association with the good .  | III  |
| XIX.    | பேரமை: (Moral) greatness                      | 116  |
| XX.     | தாளாண்மை: Persevering energy                  | 122  |
| XXI.    | சுற்றந் தழால்: The support of kindred         | 128  |
| XXII.   | நட்பாராய்தல்: Scrutiny in forming friendships | 135  |
| XXIII.  | நட்பிற் பிழைபொறுத்தல்: Bearing and forbearing |      |
|         | in friendship                                 | 142  |
| XXIV.   | கூடாநட்பு: Unreal friendship                  | 148  |
| XXV.    | அறிவுடைமை: The possession of practical wisdom | 154  |
| XXVI.   | அறிவின்மை: The lack of practical wisdom       | 161  |
| XXVII.  | நன்றியில் செல்வம்: Wealth that profits not    | 168  |
| XXVIII. | яштою: Absence of charity; or, The miser.     | 175  |
| XXIX.   | இன்மை: <i>Poverty</i>                         | 182  |
| XXX.    | மானம்: Honour (self-respect)                  | 188  |
| XXXI.   | இரவச்சும்: The dread of mendicancy            | 195  |
| XXXII.  | அவையறிதல்: The knowledge of the assembly .    | 202  |
| XXXIII. | புல்லறிவாண்மை: Insufficient knowledge         | 209  |
| XXXIV.  | பேதைமை: Utter folly                           | 216  |
| XXXV.   | கீழ்மை: Lowness                               | 222  |
| XXXVI.  | виюи: Baseness                                | 229  |
| XXXVII. | பன்னேறி: Miscellaneous topics                 | 235  |
| XXVIII. | போதுமகளிர்: Wantons                           | 242  |
| XXXIX.  | கற்புடைமகளிர் : Chaste matronhood             | 247  |
|         |                                               |      |
|         | PART III.                                     |      |
|         |                                               |      |
|         | ON LOVE (OR PLEASURE).                        |      |
|         | ஈ−வது. காமத்துப்பால்.                         |      |

XL. காமநுதலியல்: The characteristics of love . . . 255

# NĀLAŅI.

I.

TEXT, ENGLISH TRANSLATION, AND NOTES.



## PART I.

## ON VIRTUE.

## அறத்துப்பால்

[CII. I-XIII]

( = நூல்களில் விதித்தன செய்தலும் விலக்கியன ஒம்புதலுமாகிய அறத்தின் பகுதி).

The editor *Pathumanār* has arranged the 400 quatrains, in accordance with the *Kurral*, into three parts, treating of Virtue, Wealth, and Pleasure. [See Pope's *Kurral*, Introd. pp. vii–ix.]

Part I. அறம் (=virtue), thirteen chapters ;

Part II. பொருள் (=wealth), ch. xiv-xxxix;

Part III. இன்பம் (=pleasure), ch. xl.

The titles of chapters are modern.

Of these ch. i-vi correspond roughly to ch. xxxiv-xxxvii of the Kurral, being an introductory exposition of 'spiritual wisdom' (தானம்), which sees things as they are, and discerns their unreality and transitory character.





## CHAPTER I.

## THE INSTABILITY OF PROSPERITY.

அதிகாரம் க.

## செல்வ நிலே யாமை

(=செல்வம் நில்லாது என்னுந் தன்மை).

The following (from N. M. K. 67) is a fitting motto for this chapter:

' கைத்தடையான் காமுற்ற தண்டாகும்;—வித்தின் முகுக்குறா கீர்உண்டேல் உண்டாம்;—திருக்குறாம் ஒண்செய்யாள் பார்த்தறின் உண்டாகும்;—மற்றவன் தன்புறவள் ஆகிற் கெடும்:

The desires of the wealthy will be gratified;—from the seeds a multitude of sprouts will arise, if there be water;—all riches will flow in, if the bright goddess of prosperity vouchsafe a favouring glance;—but all will perish, if she visit man with affliction.'

So (in N. M. K. 43):

்... கல்லாள் உடம்படிற் றுனே பெருகும்;—கெடும் பொழுதில் கண்டனவுங் காளுக் கெடும்;

(Wealth) will increase of itself, if the good goddess approve; when (that wealth) perishes, even what man has seen (the desire of his eyes) will vanish away!'

The analysis of the chapter is:

- I. Wealth does not remain with men: there are vicissitudes of fortune. [1-3.]
- 2. Death, at any rate, robs men of their possessions; virtue alone survives. [4-8.]
- 3. How foolish then are misers! [9, 10.]

#### 1.

பெருஞ் செல்வவாழ்க்கையரும் வறியராய் இரந்தண்பர்; ஆதலின் செல்வம் நிலபேறுடையதன்று.

அறசுவை உண்டி அமர்ந்தில்லாள் ஊட்ட மறுசிகை நீக்கிஉண் டாரும் — வறிஞராய்ச் சென்றிரப்பர் ஓரிடத்துக் கூழ்எனிற் செல்வம் ஒன் றுண்டாக வைக்கற்பாற் றன்று.

Who to-day dine luxuriously to-morrow beg.

Those who ate erewhile, course after course, food of six flavours, supplied by their complaisant spouse, now roam as

paupers and beg a mess of pottage here and there; if so, let wealth be counted as a thing of nought!

எழு: செல்வம்.—பயனி; அன்ற.—அற.  $G.\,159$ . வறிஞt= வறி-ஞ்-அt. ஞகrம் இடைநில்.  $(G.\,93$ . வற.) இடத்த.  $G.\,63$ .

The six flavours are-

கைப்பு (கச), bitterness, இனிப்பு, sweetness, புளிப்பு, sourness,

உவர்ப்பு, saltness, தவர்ப்பு, astringency, கார்ப்பு, pungency.

உண்டாரும், 'those even who were wont to eat.' ஒன்ற உண்டு ஆசு, 'as though it were anything.'

வைக்கல் பாற்ற அன்ற (see பால், அல் in Lex.), 'it is not in the category of things to be considered.' G. 93. This quatrain seems to have been suggested by Jī. Chin. xiii. 25. 343. See Lex. கருமோ.

For the idea, comp. K. 333, and the whole of ch. xxxiv. Aniss suggests the 'placens uxor' of Horace. In Tel. Vēmana i. 200 may be usefully compared.

For metre, see G. 189.

The எத்தை in third and fourth lines (இசன்ற, உண்ட்) is இனவைத்தை. Intr. to K. p. xxvi.

### 2.

செல்வமான தயாவரிடத்தம் ரிஸ்ப்பதன்று; ஆதலால் அதஉண்டான பொழுதே பாத்தண்க!

துகடீர் பெருஞ்செல்வந் தோன்றியக்காற் ருெட்டுப் பகடு நடந்தகூழ் பல்லாரோ டிண்க! அகடுற யார்மாட்டு நில்லாது செல்வம் சகடக்கால் போல வரும்.

### Wealth abides not, share it and enjoy.

When you own ample wealth acquired by blameless means, with many sharing eat the grain that steers have trodden out! In centre poised prosperity stands with no man, but revolves like the waggon's wheel.

Ellis, p. 86.

எ: ஒருவன் (தொகை), செல்வம்.—ப: உண்க, வரும்.—யார்மாட்டும். G. 63. தகன், தீர். G. 37, 153

For metre, see G. 190.

The transmutations of letters here are puzzling: ன் + த = ட்; G. 37. This is அல்வழிச் சக்தி, for தீர் does not govern தசன். G. 22. கால் + தொட்டு. G. 38.

தோன்றியக்கால் is past adj. participle, தோன்றிய for தோன்றின (G. 87), with கால்; but the doubling of க is anomalous, since by G. 27 க், ச், த், ப are not doubled after au adjective verbal form. It seems to be for தோன்றிய அக்கால், and to be emphatic: 'from the very time of its acquisition.' (Lex. கால், கடை.) K. ch. ix.

3.

நால்வகைச் சேணேகளே உடையவராய் வாழ்ந்த அரசர்களு<del>ப்</del> கெடுவர்.

யாண எருத்தம் பொலியக் குடைநிழற்கீழ்ச் சேணத் தூவராய்ச் சென்ரேரும் — ஏண விணஉலப்ப வேருகி வீழ்வர்தாங் கொண்ட மணயாள மாற்ருர் கொள.

## Mighty warriors fall.

Those who rode resplendent forth on the neck of an elephant, beneath the state umbrella's shade, as the leaders of the host, when 'other deeds' destroy, shall change and fall, while foes lead away their wives as captives.

எ: சென்றேர்.—ப: வீழ்வர். Comp. 21.

A man's rank will not save him from vicissitudes of fortune (N. M. K. 42):

'திருவுக் திணேவகையானில்லா:

Nor will even Fortune on account of lineage abide.'

For Quantum and Quantum, see G. 140 (2). Ellis, p. 86.

K. ch. xxxviii and ch. xi of this work must be studied for alway, which is the key of the whole. (See Pope's Kurral, pp. 197, 248, etc.) The quatrain is a reminiscence of Jī. Chin. i. 298.

#### 4.

செல்லம்ரில்லாத ஆசலானும், மானம் உண்டை ஆசலானும், வினர்த் அறஞ்செய்த உய்க! நின்றன நின்றன நில்லா எனஉணர்த் தொன்றின ஒன்றின வல்லே செயிற் செய்க; சென்றன சென்றன வாழ்நாள், செறுத்துடன் வந்தது வந்தது கூற்று!

Do your duty, knowing the instability of all things. Time flies!

Death comes!

The things of which you said, 'they stand, they stand,' stand not; mark this, and perform what befits, yea! what befits, with all your power! Your days are gone, are gone! and death close pressing on is come, is come!

எ : ஒருவர் (தொகை), வாழ்கான், கூற்று.—ப : செய்க, சென்றன, வந்தது.

Comp. 52 and K. 331.

The past expresses 'swiftness and certainty.' G. 147, S.

The repetition has the same effect. It is called அக்குத்தொடர். G. 126.

வல்லே செயிற் செய்க, 'do promptly what you design to do!'

Ellis, p. 86.

5.

யாதாயினும் ஒருபொருள் இடைக்கின் அதரில்லாத; ஆகவின் இடைத்தபொழுதே அறஞ்செ<mark>ம்தவர்</mark> வீடுபெறவர்.

என்னுும் ஒன்றுதங் கையுறப் பெற்றக்கால் பின்னை தென்று பிடித்திரா,—முன்னே கொடுத்தார் உயப்போவர் கோடிறீக் கூற்றம் தொடுத்தாறு செல்லுஞ் சுரம்.

### Give before death comes.

When you have gained and hold in hand any single thing, retain it not with the thought, 'This will serve some other day!' Those who have given betimes shall escape the desert road along which death, an unyielding foe, drags his captives away.

ஏ: கொடுத்தார்.—ப: போவர்.—செயப்: சுரம். Comp. Lex. கூற்றம், சுரம், ஆறு. A doubtful construction. Curious and instructive is N. M. K. 69:

> ' பின்னவாம் முன்னுர்க்குப் பின்னதிர்க்குஞ் செய்வின்; முன்னவாம் முன்னம் அறிக்கார்கட் கென்னும் அவாவாம் அடைந்தார்கட் குன்னர்—தவாவாம் வரவிலார் செய்யும் விண்:

To those who think not beforehand events that cause a shudder follow after! To those that have been wise before, these things were (foreseen and provided for) before! Desire grows with acquisition! Firm will their mind be who in their poverty are virtuous!'

6.

தேகம் நில்லாத, ஆகலின் பொருள் இறுகப் பிடித்திராமல் இரப்போர்க்கீதல் வேண்டும்.

இழைத்தநாள் எல்லே இகவா; பிழைத்தொரீஇ<mark>க்</mark> கூற்றங் குதித்துய்ந்தார் ஈஙில்லே;—ஆற்றப் பெரும்பொருள் வைத்தீர், வழங்குமின்! நாளேத் தழீஇந்தழீஇத் தண்ணம் படும்.

#### Death inevitable. Hoard not!

Man's days pass not their assigned bound. None here on earth have ever escaped death's power, made off and got free.

O hoarder of ample wealth, dispense it! On the morn the funeral drum will sound.

Comp. however Nīti. 51 with Mr. Stokes' note.

K. 260 is in direct contradiction to this : கூற்றங்குதித்தலுக் கைகூடும்.

In கந்தப்புராணம், அசுரகாணடம், மார்க்கண்டப்படலம் the whole history of a victory over Yaman is given. See Lex. கூற.

## 7.

மக்களாய்ப் பிறந்தோர் அடையும் பயன் அறம், அதலால் அதினப் பொருள் உள்ள பொழுதே செய் தகொள்க.

தோற்றஞ்சான் ஞாயிறு நாழியா வைகலுங் கூற்றம் அளந்துநுந் நாள்உண்ணும்;—ஆற்ற அறஞ்செய் தருளுடையீர் ஆகுமின்; யாரும் பிறந்தும் இறவாதா ரில்.

#### Death inevitable.

Death every day takes that fount of light the sun as a measure, metes out your days, and so devours. Do deeds of virtue full of kindly grace. Though all are born, none are exempt from death.

For தோற்றஞ்சால், comp. கலித், i. 17. 'தோற்றஞ்சா இருகுபொருன், conspicuous store of wealth heaped up:'= விளக்கம் அமைக்க.

Ellis, p. 86. There is another reading in the last line: ೨៣ among those who have never been born.' It is ambiguous. Lex. ೨p.

#### 8.

அறிவிலார் செல்வம் பயன்படாத அழியும்.

'செல்வர் யாம்' என்றுதாஞ் செல்வுழி எண்ணுத புல்லறி வாளர் பெருஞ்செல்வம்—எல்லிற் கருங்கொண்மூ வாய்திறந்த மின்னுப்போற் ருேன்றி மருங்கறக் கெட்டு விடும்.

#### The wealth of the foolish like the lightning's flash.

The ample wealth of men of mean understanding, who say, 'We're rich,' yet ponder not their path and end, appears, and perishes, and leaves no trace; like the flash, when the black thunder-cloud by night opens its mouth.

எ: செல்வம்.—ப: வீடும்.—செல்வுமி. (செல், ப், உழி.) G. 63, 153. புல். G. 119. Ellis, p. 86.

In T. 68 mention is made of 'இவ்வுலகினில்லாமையுள்ளும் செறிப்பாடு: the habit of life that meditates this world's instability.'

The idea is given in neat proverbial form in  $\bar{E}l\bar{a}$ , 22:

' வளமை அலி இவை வாடும்: Wealth and strength—these fade.'

9.

ஒருவன் தானும் அதுபலியாமல் பிறர்க்குங் கொடாமல் பொருள்ச் சேர்த்த வைத்திருப்பான் ஆயின், அவன் உலகத்தாரால் பொருளிழக்கவன் என்ற சொல்லப்படுவான்.

உண்ணன், ஒளிநிமுன், ஓங்கு புகழ் செய்யான், துன்னருங் கேளிர் துயர்கீளயான்,—கொன்னே வழங்கான், பொருள்காத் திருப்பான் ஏல், அ ஆ! இழந்தான்என் றெண்ணப் படும்.

#### The miser loses all.

He eats not, sheds no light of splendour around, performs no deeds that merit lofty praise, soothes no sorrow that choice friends feel, spends nought, but hoards his wealth in vain: 'Aha! he's lost it all,' shall men pronounce.

எ: அவன் (தொகை).—ப: படும்.—உண்ணுன். G. 89. புகம். (G. 162. காரிய ஆகுபெயர்.) தன், அரும்கேளிர். G. 153, 121.

Comp. 10, 273, 274, 277, and K. 228. The metre requires &A.

### 10.

அறஞ்செய்யாது பொருளேச் சேர்த்தவைத்தவர் அப்பொருளின்பயனே இழப்பர்.

உடாஅதும் உண்ணதுந் தம்முடம்பு செற்றங் கெடாஅத நல்லறமுஞ் செய்யார்—கொடாஅது வைத்தீட்டி ஞர்இழப்பர்,—வான்ரேய் மஃநாட!— உய்த்தீட்டுந் தேனீக் கரி.

#### The miser like the honey-bee.

Those who stint in clothes and food, and mortify their bodies, yet do not deeds of deathless virtue, and bestow nothing, hoarding shall suffer loss:—Lord of the cloud-capped hills!—this the hoarding honey-bee attests.

எ: ஈட்டினர், தேனீ.—ப: இழப்பர், கரி.—தேனீ. G. 152.

The Tamil Rhetoric (பொருன்றிகாரம். See my III. Gr. 214–220) enumerates five kinds of land (ஐக்கிட்டை).—These are கூறிஞ்சி (hill-country); பால் (desert); மூல்ல (sylvan); மருதம் (cultivated); and இகம்தல் (maritime).—These quatrains are addressed occasionally to petty chieftains (காடன்: this is also a title of Çöla kings). Here it is a hill-chief that is apostrophized (குறிஞ்சித்தல்வன்). Now, honey is one of the chief products of that region. Hence the simile. This harmony of thought, and appropriate local colouring (பொருத்தம்) is much esteemed in Tamil literature.

## CHAPTER II.

### YOUTH ABIDES NOT.

## அதிகாரம உ.

## இளமை நிலேயாமை

(= இளமைப்பரவம் நில்லாதென்னுந்தன்மை).

The transitoriness of youth. C. says 'from the age of 16 to 32 is the period of passionate excitation.'

## Analysis:

- 1. Youth will give place to age and decrepitude. [11.]
- 2. Love and all joys of youth are fleeting. [12.]
- 3. 'Tis best to renounce earthly joys ere feeble old age comes. [13, 14, 15.]
- 4. The silly slaves of youthful lusts. [16.]
- 5. Your darling will become a decrepit, sightless crone. [17.]
- 6. Listen to courteous enquirers after your health! [18.]
- 7. Death may take you off in your prime. Be wise betimes! [19, 20.]

#### 11.

இளமை நில்யன்ற என்ற கருதித் தறந்தோர் இன்புறவர். இதின நில்பென்ற களித்தவர் பின்பு வருந்தவர்.

நரைவரும் என்றெண்ணி நல்லறி வாளர் குழவி இடத்தே துறந்தார்; — புரைதீரா மன்னு இளமை மகிழ்ந்தாரே கோலூன்றி இன்னு் கெழுந்திருப் பார்.

Age will come. Be wise early.

'Grey eld will come,'-the wise remembering this renounce

the world even in tender age; but they who joy in youth, unstable, never free from fault, shall erewhile painfully rise up leaning on a staff.

எ: அறிவாளர், மகிழ்க்தாரே.—ப: தறக்தார், இருப்பர்.—தீரா, மன்ஞை. G. 91.

Comp. K. 342.

In T. 14, இழுக்கல் இயல்பிற் றினமை = இயல்பாக வழுவிப் போவது தான்பாலியம், 'to slip is the very nature of youth.'

Ēlā. 22:

'இளமை கழியும், பிணிமூப்பிபையும்:

Youth will pass away, disease and eld will come!'

### 12.

நில்வந்ற இளமையை நில் என்று கருதி வாழ்தலிஞல் தன்பமே அன்றி பயனில்ல.

நட்புநார் அற்றன; நல்லாரும் அஃகிஞர்; அற்புத் தீனயும் அவிழ்ந்தன;—உட்காணை! வாழ்தலின் ஊதியம் என்னுண்டாம? வந்ததே ஆழ்கலத் தன்ன கலி.

#### All is vanity.

Severed are the ties of friendship; minished are the pleasant ones; love's bonds are loosened too; then look within and say, what profit is there in this joyous life of thine? The cry comes up as from a sinking ship!

| ДРЦ | for | अन्नं प | G. 41. |  |
|-----|-----|---------|--------|--|
|     |     |         |        |  |

#### 13.

ஆசைவழியே ஒழுகும் அறிவினேயுடையார்க்கு என்னெறியில் நின்றெழுகும் வழி இல்லே.

சொற்றளர்ந்து கோலூன்றிச் சோர்ந்த நடையினராய்ப் பற்கழன்று பண்டம் பழிகாறம்—இற்செறிந்து காம நெறிபடருங் கண்ணிஞர்க் கில்ஃயே ஏம நெறிபடரும் ஆறு.

### Men are loath to give up bodily pleasures.

Speech falters, they lean on a staff, and walk tottering, their teeth fall out; yet, till the vessel (the body) is scorned by all, they linger in the house, still indulging fond desires; to these no way of safety opens out.

See காற: பிறர் பழிக்கும் அளவும், 'until (others) revile the (filthy, unsightly) vessel.' ஏ: ஆற.—ப: இல்லே.

#### 14.

இளமையை நில் எனக் கருதி இல்வாழ்க்கையை விரும்பிஞேர்க்குத் தன்பமே அன்றி இன்பம் இல்லே.

தாழாத் தளராத் தலேநடுக்காத் தண்டேன்ரு வீழா இறக்கும் இவண்மாட்டுங்—காழில்லா மம்மர்கொண் மாந்தர்க் கணங்காகுந் தன்கைக்கோல் அம்மணேக்கோல் ஆகிய ஞான்று.

## The cherished wife of your youth.

To men that cherish weak desire for her that's doomed to droop and fail, supporting her palsied limbs with a staff, and then to fall and pass away, what anguish comes, when she grasps in her hands the staff her mother held!

எ: அணக்கு.—ப: ஆகும். To whom? (தா... மாக்தர்க்கு.) When? (தன்... ஞான்று.)
There are different interpretations of the latter half of the quatrain: 'When she becomes decrepit as her mother did before her.'

#### 15.

இவ்வுலகில் பிறவித்தன்பம் மிகுதி.

எனக்குத்தாய் ஆகியாள் என்னோங் கிட்டுத் தனக்குத்தாய் நாடியே சென்முள்;—தனக்குத்தாய் ஆகி யவளும் அதுவாஞற் முய்த்தாய்க்கொண் டேகும் அளித்திவ் வுலகு.

#### Endless series of successive generations.

My mother bare me, left me here, and went to seek her mother, who in the selfsame manner has gone in search; and thus in ceaseless round goes on the mother-quest. Such is the grace this world affords!

For the last line, comp. K. 336, where Outson is used in the same ironical manner. But see And.

For அத=' in like manner, just so,' comp. 276. அளித்த (G. 93. விடுக்குறிப்புமுற்ற).

### 16.

இனமை நில்அன்று, ஆதலால் அதிஞல் வருங் களிப்பு அறிவுடையாரிடத்தில் இல்லே.

வெறிஅயர் வெங்களத்து வேன்மகன் பாணி முறிஆர் நறங்கண்ணி முன்னர்த் தயங்க, மறிகுள குண்டன்ன மன்னு மகிழ்ச்சி அறிவுடை யாளர்கண் இல்.

#### The lamb before the sacrificer.

The lamb in the ruddy slaughter-house will crop the fragrant shoots that dangle from the garland in the slayer's hand; such transient gladness of the thoughtless, youthful hour is never found amid the wise.

எ: மகிழ்ச்சி.—ப: இல்.

This pathetic verse illustrates the thoughtlessness of youth. The scene may often be witnessed in S. India, and not a syllable of the description is out of place.

The sacrifice of animals is common to many sects, though slaughter of living creatures is forbidden.

Comp. Nīti. 97. @@p seems to be the wild dance of the Pūjāri or hierophant; and so the whole line is literally: 'in the awful place where they perform devil dances.'

## 17.

இளமை நில் அன்று; ஆகலின், மாதர் போகத்தை விரும்பினேர் பின்னர் வருந்துவர்.

பனிபடு சோஃப் பயன்மரம் எல்லாம் கனிஉதிர்ந்து வீழ்ந்தற் றிளமை;— நனி பெரிதும் வேற்கண்ணள் என்றிவளே வெஃகன்மின்; மற்றிவளும் கோற்கண்ணள் ஆகுங் குனிந்து.

## Fruit only ripens to fall. Youth leads to decay.

The sweet fruit from every tree that bears in the dewy grove must fall to earth. Thus youth decays. Desire not her whose eyes gleam bright as darts. Full soon she too will walk bent down, with a staff to aid her dim sight.

எ: இளமை, (கீவிர்), இவள்.—ப: அற்ற, வெலிகன்மின், ஆகும். வேற்கண்ணன் (III. G. 205. 93).

#### 18.

அறிவுடையோர் உடம்பின் தன்மையை ஒருபொருளாக மதியார்.

பருவம் எணத்துள? பல்லின்பால் ஏனே? இருசிகையும் உண்டீரோ? என்று—வரிசையால் உண்ணுட்டங் கொள்ளப் படுதலால், யாக்கைக்கோள் எண்ணர் அறிவுடை யார்.

## Constant anxieties about health.

'How old are you?' 'How last your teeth?' and, 'Do you eat two courses yet?' men ask with kindly courtesy. By such close questions urged, the wise will learn to judge the body as a thing of nought.

எ: அறிவுடையார்,—ப: எண்ணூர். Comp. 284.

### 19.

இளமை நீல் அன்று, மரணம் உண்கமை; ஆகலின், பொருள் உண்டான போழ்தே அறஞ்செய்க.

'மற்றறிவா நல்விண, யாம் இளயம்' என்னுது கைத்துண்டாம் போழ்தே கரவா தறஞ்செய்ம்மின்; முற்றி இருந்த கனியொழியத் தீவளியால் நற்காய் உதிர்தலும் உண்டு.

#### Against procrastination.

Say not, 'in after time we'll learn virtue, we're young;' but while wealth is yours conceal it not; do virtuous deeds. When evil tempests rage, not the ripe fruit alone, but the unripe fruit's fair promise also falls.

எ: கீர் (தொகை), உதிர்தல்.—ப: செயம்மின், உண்டு.—இஃரயம். G. 93.

Comp. 17. The poet says, fruit ripens only to fall; but some falls even before it is ripe. The longest and most prosperous life must end in death; but in immature age also death often occurs. Tamil has a wealth of words which English lacks; thus, in its first stage, new from the blossom, the apple is a  $U_{\mathfrak{S}^{\#}}$ ; developed, but still immature it is \*\*\*\(\mu\) (19); when fully ripe it is \*\*\(\mu\) (17): 'fruit' in general is  $u_{\mathscr{G}^{\#}}$ ; and 'produce' is  $u_{\mathscr{G}^{\#}}$ .

#### 20.

மரனாம் உண்மை என்பதைமறவாத இளமையிலேயே அறஞ் செயல் வேண்டும்.

ஆட்பார்த் துழலும் அருளில்கூற் றுண்மையால் தோட்கோப்புக் காலத்தாற் கொண்டுய்ம்மின்;—பீட்பிதுக்கிப் பிள்ளேயைத் தாய்அலறக் கோடலான் மற்றதன் கள்ளங் கடைப்பிடித்த னன்று.

#### The infant slain by death.

Relentless death is roaming round, and eyes his man! 'Tis true. Take up your wallet, scape betimes. He bears away the new-born babe, while the mother sorely laments. It is good to bear in mind his guile.

எ : கீர் (தொகை), பிடித்தல்.—ப : உயம்மின், நன்று.

Comp. 328.

In Jī. Chin. xiii. 336, 'செல்கிக்காற்றணப்பெறு, not obtaining food for the way to the goal whither they are tending.'

ஆற்று = ஆற்றுக்கு வேண்டிய உணவு = பொடுச்சோறு = தோட்கோப்பு.

## CHAPTER III.

## THE BODILY FRAME ENDURES NOT.

அதிகாரம் க.

யாக்கை நி ஃயோமை

(=தேகம் நிலயாது என்னுந்தன்மை).

The perishable nature of the bodily frame.

#### Analysis:

- 1. Reckon up the roll of the mighty: none have escaped death. [21.]
- 2. See how suns rise and set: measuring off your life. [22.]
- 3. The marriage drum beats for the funeral too. [23.]
- 4. 'The dying bear forth the dead.' [24, 25.]
- 5. How vile the body reft of soul! [26.]
- 6. A bubble. [27.]
- 7. A cloud on the hillside. [28.]
- 8. A dewdrop on the blade of grass. [29.]
- 9. The corpse a deserted nest on the tree. [30.]

## 21.

குறைவற்ற செல்வம் உடையராய் வாழ்ந்த அரசரும் இறந்தார்; ஆதலால் சரீரம் நில அன்று.

மலேமிசைத் தோன்ற மதியம்போல் யாணத் தலேமிசைக் கொண்ட குடையர்— நிலேமிசைத் துஞ்சிஞர் என்றெடுத்துத் தூற்றப்பட் டார் அல்லால் எஞ்சிஞர் இவ்வுலகத் தில்.

## Mighty kings die.

Even kings that rode on elephants beneath the state umbrella's shade, like the moon appearing over some hill, have had their names proclaimed on earth as dead;—not any in this world have escaped.

எ: குடையர், எஞ்சிஞர்.—ப: பட்டார், இல்.—மிலமிசை. G. 63. குடையர். G. 93. Comp. 3.

இவ்வுவகத்து இறத்தவினின்ற சீங்கிஞர் ஒருவரும்இல்லே; ஆதலால், இறப்பதற்கு முன் அறஞ்செய்க!

வாழ்நாட் கலகாய் வயங்கொளி மண்டிலம் வீழ்நாட் படாஅ தெழுதலால்,—வாழ்நாள் உலவாமுன் ஒப்புச வாற்றுமின்! யாரும் நிலவார் நிலமிசை மேல்.

#### Time is fleeting, -use it.

As the measure of your days the shining orb each day unfailing rises; so before your joyous days have passed away, perform ye 'fitting deeds of grace'; for none abide on earth.

எ: கீர் (தொகை), யாரும்.— ப: ஆற்றமின், நிலவார். காட்கு = காகுக்கு. வயங்கொளி. (வயங்கு, ஓளி.) G. 153. நிலவார் = நில்யார். (இதில் நில்என்னும் பகுதிக்குப்பதிலாக நிலஎன்பத வக்தது.) Comp. 7 and K. ch. 34.

### 23.

அறிவுடையோர் தேகம் கிலப்பது அன்று என்றுகருதி நற்கருமங்கினயே செய்வர்.

மன்றங் கறங்க மணப்பறை ஆயின அன்றவற் காங்கே பிணப்பறையாப்ப்—பின்றை ஒலித்தலும் உண்டாம், என் றய்ந்துபோம் ஆறே வலிக்கும்ஆம் மாண்டார் மனம்.

## Mutability of earthly joys.

The marriage drums that sounded out in the festive hall, there and that very day have served for him as funeral drums! Men of lofty minds will note that thus it haps, and will strive to gain the way to escape.

எ: மனம்.—ப: வலிக்கும்.—செயப்படு: ஆற்றை. ஆம், அசைரிலே.

தேகம் அரித்தம், உலகத்தின் இயற்கை இகழத்தக்கது.

சென்றே எறிப ஒருகால் ; சிறுவரை நின்றே எறிப பறையிண ;— நன்றேகாண் ! முக்காலேக்கொட்டினுண் மூடித்தீக்கொண்டெழுவர்,— செத்தாரைச் சாவார் சுமந்து.

#### The funeral.

They march and then strike once! A little while they wait, then strike the drum a second time. Behold, how fine! The third stroke sounds. They veil *it*, take the fire, and go forth:—the dying bear the dead!

#### 25.

இல்வாழ்க்கையில் இன்பம் உண்டென்பத புத்தியீனம்.

கணங்கொண்டு சுற்றத்தார் கல்லென் றலறப் பிணங்கொண்டு காட்டுய்ப்பார்க் கண்டும்,—மணங்கொண்டீண் டுண்டுண்டுண் டென்னும் உணர்விஞற் சாற்றுமே தொண்டொண்டொ டென்னும் பறை.

## Death pours contempt on human joys.

To him, who, although he sees them bear the corpse to the burning ground, while friends in troops loudly lament, boldly asserts that wedded life is bliss on earth, the funeral drum speaks out, and mocks his vain utterance.

எ: அவர் (தொகை), சாவார்.—ப: எற்ப, எழுவர்.—எற்ப. G. 83. பறையின. G. 65. கொட் டினுன். G. 63.

முக்காலேக் கொட்டினுள்='within the time of the third stroke.' I take கொட்டு as a noun.

எ: பறை.—ப: சாற்றம். தொண்டொண் டொடு என்பன ஒலிக்குறிப்பாடிய அக்குமொழிகள். உணர்வினற்(ன்) = உணர்வினவனுக்கு = புல்லறிவானனுக்கு G. 35, 152, 93. K. 331.

<sup>[</sup>He says:— und' und' undu = it is! it is! it is! and it says, with mocking echo:— tond' ond' ond!]

உயிர்நீங்கிய உடிலே யாதசெய்யினும் பழிப்பன்று.

நார்தொடுத் தீர்க்கில்என், நன்முய்ந் தடக்கில்என், பார்த்துழிப் பெய்யில்என், பல்லோர் பழிக்கில்என், தோற்பையு ணின்று தொழிலறச் செய்தூட்டும் கூத்தன் புறப்பட்டக் கால்?

#### The dead body.

When the 'soul,' that, taking its stand in this skin-clad frame, has fully wrought its works and partaken of life's experiences, has gone forth, what matters it whether you attach ropes to the body and drag it away, or carefully bury it, or throw it aside in any place you light upon, or if many revile the departed?

எ: வருவத (தொகை).—ப: என் (ஞகும்).

The words தொழிலறச்செய்த ஊட்டும் கூத்தன் may mean 'the deity who in union with the soul causes it to experience the fruit of works so that they are consumed.' See note on வின.

Comp. Chhāndogya Up. VI. xi. 3, xv. 3.

இது முல் அற admits of three interpretations: (I) taken with புறப்பட்ட, 'when the soul which... has departed so that life's work comes to an end;' (2) taking it with மூற்று and ஊட்டும், 'feeding it with life's joys and sorrows and so doing life's appointed tasks thoroughly;' or (3) as in note above.

#### 27.

சிரம் நிலையுள்ளதன்று என்றுநினத்த பிறவித்துன்பத்தின்னின்ற ீங்குதற்கேற்ற நற்கருமங்கினச்செய்யும் மூதறிஷனடயார்க்கு ஒப்பாவார் ஒருவரும் இல்லே.

படுமழை மொக்குளிற் பலகாலுந் தோன்றிக் கெடும்இதோர் யாக்கைஎன் றெண்ணித்—தடுமாற்றத் தீர்ப்பேம்யாம் என்றுணருந் திண்ணறி வாளரை நேர்ப்பார்யார் நீணிலத்தின் மேல்?

#### The body a bubble.

'Like a bubble, that in pelting rain appears full oft, and disappears, is this our frame.' So sages have judged,

steadfast in wisdom, and have decided to end this dubious strife. On this wide earth who equal these?

எ: யார்.—ப: கேர்ப்பார். K. 336. இல் = போல. G. 61. (ஒப்பு.)
Comp. Nīti. 1:

் கீரிற் குமிழி இங்கைம்; நிறைசெல்லம்
கீரிற் குருட்டு நெடுக் திரைகள்;—கீரில்
எழுத்தாகும் யாக்கை; நமரங்காள், என்னே
வழுத்தாத தெம்பிரான் மன்ற?

Youth is a bubble on the water; wealth's plenitude is as long waves that roll on its surface; this well-knit frame is writing traced on the water. My friends, why bow we not within the courts of Him, our Lord?'

## 28.

தேகம் நில்லாதாகவின் அதீனப்பெற்றத்ஞல் ஆய அறப்பயனே விரைவிற் செய்தகொள்க.

யாக்கையை யாப்புடைத்தாப் பெற்றவர் தாம்பெற்ற யாக்கையால் ஆய பயன்கொள்க!—யாக்கை மலே ஆடு மஞ்சுபோற் ரூன்றிமற் முங்கே நிலேயாது நீத்து விடும்.

The body like a cloud on the hillside.

Those who've gained and held fast by this well-knit frame (a human body) should take the gain the body they have gained is intended to yield. Like a cloud that wanders over the hills, the body here appears, and abiding not, departs leaving no trace behind.

எ: பெற்றவர், யாக்கை.—ப: கொள்க, விடும்.

Comp. K. ch. xxxiv. The attainment in the round of the metempsychosis of a human form is hard (Jī. Chin. xiii. 151-5). *Tiru-takka-dīvar* says, 'it is as difficult for a soul to escape the infinitely numerous matrices in the universe, and obtain a human mother, as it would be for a peg cast into the Southern Ocean, to reach and adjust itself in the centre of a yoke floating in the farthest Northern Ocean:

[Metre:.. மா | .. விளம் | விளம் | விளம் | .. மா.] பாவை வெண்டிரை வடகடற் பூடி நகத் தின்யுள் திரைவெசுப் தென்கடல் இட்டதோர் கோன்கழி சிவணி, அரச! அத்தின் அகவயிற் செறிக்தென அரிதாற் பெரிய யோனிகள் பிழைத்திவண் மானிடம் பெறவே.

Having then through the grace of Civam obtained this favourable position, so live as to obtain *Mutti* at the end of this brief stage of existence.

Comp. 34.

உடம்பு கணப் பொழுதாயினும் ரிஸப்பதன்று, ஆதலால் விரைவில் அறஞ்செய்க.

புன்னுனிமே னீர்போ னிலேயாமை என்றெண்ணி, இன்னினியே செய்க அறவினே!—இன்னினியே நின்முன் இருந்தான் கிடந்தான்றன் கேள் அலறச் சென்முன் எனப்படுத லான்.

### The body like dew on the tip of a blade of grass.

Considering that all things are transient as the dew-drop on the tip of a blade of grass, now, now at once, do virtuous deeds! 'Even now he stood, he sat, he fell,—while his kindred cried aloud he died:' such is man's history!

எ; ஒருவன் (தொகை),—ப: செய்க,—செயப்படு: அறவின்னைய, புன்னுனி மேனிர் போனில் யாமை = புல் துனி மேல் கீர் போல் கிலயாமை. G. 39. எனப்படுதலான். G. 124. (1.)

#### 30.

இறக்குந்துணேயும் தம்மாற் பாதகாக்கப்பட்டு இறக்குநாளிற் சொல்லா திறக்குமவரை உறவினர் என்று கருதி வீளுள்கழியாத விரைவில் அரஞ் செய்க,

கேளாதே வந்து கிளேகளா இற்ருேன்றி வாளாதே போவரான் மாந்தர்கள்,—வாளாதே சேக்கை மரன்ஒழியச் சேணீங்கு புட்போல <mark>யாக்கை</mark> தமர்க்கொழிய நீத்து.

## All human relationships merely temporary.

Unasked men come, appear in the home as kinsmen, and then silently go. As the bird silently deserts the tree where its nest yet remains, and goes far off, so these leave but their body to their friends.

ன: மாக்தர்கள்.—ப: போவர்.—இற்றேன்றி = வீட்டில் தோன்றி. (G. 152, 38.) மரன் = மரம். (G. 17.) 152 பாட்டையும் காண்க.

Comp. K. 338.

There is an infinite pathos in the words with which Cachanthan consoles (but

consolation there is none!) Vijayai, his too fondly loved queen, on the eve of their separation (Jī. Chin. 270):

[Metre: . . விளம் | . . மா | . . மா bis.]

'தொல்லேகம் பிறவி எண்ணில்
தொகைடல் மணலும் ஆற்று
எல்லேய; அவற்றள் எல்லைய்
எதிலம்; பிறக்த கீங்கிச்
செல்லும் அக் கதிகடம்முட்
சேரலம்; சேர்க்தூல்ன்ற இல்லினுள் இரண்கொள்கேச சுற்றமே;— இரங்கல் வேண்டா!

Count up our births of old, their bound exceeds the sands dug out of ocean's bed.—Strangers through all of these were we; and in those homes, through which, departing hence, we pass reborn, we shall not join again. Two days we met, and in one house abode. Lament not thou because this brief relationship is ended thus!'

## CHAPTER IV.

## THE MIGHT OF VIRTUE.

அதிகாரம் ச.

# அறன் வலியுறுத்தல்

(=அறமானது பொருள் இன்பங்களினும் வலியுடைத்தென்பது).

The fourth chapter of K. has the same title. The one idea is, that virtue is all that makes life worth living. What virtue is does not appear so clearly here as in the *Kurral*. But see chapter vi.

#### Analysis:

This is a discursive chapter, of which the theme is the necessity of employing all life in charity and asceticism.

- I. All but the virtuous excluded from bliss. [31.]
- 2. Man must steadily regard the end and use of life. [32, 39.]
- 3. A man must not be hindered by afflictions: they come from former deeds. [33.]
- 4. Use your period of human existence to gain future bliss: this is the sugar-cane's juice, the body is the dry refuse. [34, 35, 37.]
- 5. Against procrastination. [36.]
- 6. Virtue gains infinite reward. [38.]
- 7. Death better than life protracted for a brief space by dishonour. [40.]

#### 31.

தவஞ்செய்யாதார் வீட்டினுள் புகப்பெருத கடைப்புறத்தைப்பற்றி ரின்று வருர்தி இருப்பர்.

அகத்தாரே வாழ்வார்என் றண்ணுந்து நோக்கிப் புகத்தாம் பெருஅர், புறங்கடை பற்றி மிகத்தாம் வருத்தி இருப்பரே, மேஃத் தவத்தாற் றவஞ்செய்யா தார்.

#### The door closed. Too late.

'Yes, those within are blest,' so saying, they look up, but obtain no entrance; their place is at the outer gate. There will they suffer much, who thro' lack of former penitence do no penance now. [In a former state penance won for them a human shape. As *men* they have now failed.]

For தவத்தால் some editions read தவற்றுல் 'through fault' in a former state (மேல்). Through காயல், வெளுளி மயக்கம்—the three faults that make virtue impossible—they omitted penance in the former birth, and so they have not power or inclination to perform it now. (K. 372.)

For metre, G. 188. K. Introd. p. xxvi.

அகத்தாரே may = அகத்தக்குள்ளவர்தாமே, 'those within the house;' or அகத்த யாரே = 'within the house who (are living happily)?'

#### 32.

பொருினத்தேடி வீண்பொழுதபோக்காது என்முயற்சிகளேயே காஞங்செய்ய வேண்டும்.

ஆவாநாம் ஆக்க நசைஇ அறமறந்து போவாநாம் என்னுப் புஃநெஞ்சே!—ஓவாது நின்றுஞற்றி வாழ்தி எனினுநின் வாழ்நாள்கள் சென்றன செய்வ துரை!

#### What wilt thou do in the end thereof?

Say not, O silly soul, we will live desiring wealth and die forgetting virtue! We'll say that ceaselessly toiling thou shalt live long; but tell me, what wilt thou do when all thy happy days are over?

எ: கீ (தொகை).—ப: உரை. வாழ்டு = வாழ்வாய். G. 83. செய்வது is object. G. 129\*.

This quatrain is of a very quaint archaic type. Thus ஆவாம், கசைஇ, போவாம்
(G. 77, 83), என்ளு, வாழ்டு are all ancient forms.

கசைஇ = கசைக்கு. Verbs in ஐ may take அளபெடை (G. 14) instead of the middle particle of the past tense. என்னு is neg. adv. part. for imp. என்னு. G. 90, 92. Ellis, p. 87.

தீவினப் பயின வெறப்பின்றி அநுபவிக்கும் அறிவுடையாரே துன்பத்தினின்ற ரீங்குவோர் ஆவர்.

விணப்பயன் வந்தக்கால் வெய்ய உயிரா மனத்தின் அழியுமாம் பேதை;—நிணத்ததணத் தொலேய தென்றணர் வாரே தடுமாற்றத் தெல்லே இகந்தொருவு வார்.

#### The wise accept the sorrows of life as retributive.

When the 'fruit of deeds' is come, the fool sighs heavily, and all his soul dies out; but those who reflect and say, 'Tis old desert,' will pass beyond the bound of life's perplexity, and escape (by devoting themselves to virtue).

எ: பேதை, உணர்வார்.—ப: அழியும், ஒருவுவார்.

Ellis, p. 87.

In the Jīvaga Chintāmaṇi, when the king Çachanthan is on the point of losing his kingdom and his life, he says to his idolised queen, whom he is sending to a place of safety (I. 240):

[Metre: . . வினம் | . . மா | . . மா bis.]

' சாதலும் பிறத்த ருனுக் தம்வினப் பயத்தின் ஆகும்; ஆதலும் அழிவும் எல்லாம் அவை; பொருட் கியல்பு கண்டாய்! சோதலும் பரிவும் எல்லா நண்ணுணர் வின்மை, அன்றே? பேதை! கீ பெரிறும் பொல்லாய், பெய்விளத் தோளி! என்ருன்.

Death and birth, too, are the fruit of men's deeds; so, too, all prosperity and ruin. This is the natural course of things. All grief and desire are signs of want of refined understanding. Is it not so? O silly one, whose arms are adorned with bracelets, thou art greatly in fault, said he.'

## 34.

உயிர்கீங்கிய உடம்பு பயன்படாதழியும் ஆகலின், ஆஃதன்ன பொழுதே அழியாது உயிருடன் செல்லிதற்குரிய அறப்பயண்ச செய்த கொள்ள வேண்டும்.

அரும்பெறல் யாக்கையைப் பெற்ற பயத்தால் பெரும்பயனும் ஆற்றவே கொள்க!—கரும்பூர்ந்த சாறுபோற் சாலவும் பின்னுதவி; மற்றதன் கோதுபோற் போகும் உடம்பு.

## Virtue is the gain. The body mere refuse.

As the gain from the mortal frame now reached—and which is so hard to reach—with all thy might lay hold of virtue's lasting good. As the juice expressed from the sugar-cane 'twill afterwards be thine aid, when the body goes like refuse flung away.

Comp. 28, 37; K. 36, and my notes.

The simile is found also in the next quatrain.

For அரம் பெறல் யாக்கை, comp. கலித், I. 5:

் அக்காள் கொண்டிறக்கும் இவன் அரும்பெறல் உயிரே:

That day will bear away her precious life.'

#### 35.

மக்கள் யாக்கையைப் பெற்றதலை ஆய அறப்பயினச்செய்து கொண்டவர் மரணத்துக்கு அஞ்சார்.

கரும்பாட்டிக் கட்டி சிறுகாலேக் கொண்டார் துரும்பெழுந்து வேங்காற் றயர்ஆண் டுழவார்; வருந்தி உடம்பின் பயன்கொண்டார் கூற்றம் வருங்காற் பரிவ திலர்.

#### The same. The body only sapless stalks.

Those who have pressed the sugar-cane, and early taken the juice, when the refuse heaped up burns, will suffer no grief: those who have toiled and gained the fruit won from embodied existence will feel no pangs when death shall come.

#### 36.

செய்யக் கூடுமான அறங்களே விரவிற் செய்து கௌ்ளவேண்டும்.

இன்றுகொல், அன்றுகொல், என்றுகொல், என்னுது பின்றையே நின்றது கூற்றம்என் றெண்ணி, ஒருவுமின் றீயவை, ஒல்லும் வகையான் மருவுமின் மாண்டார் அறம்.

## Death stands waiting behind you. Delay not!

'This day?' 'That day?' 'What day?' O question not the time! Bethink you death stands behind you ever

waiting! Put from you every evil thing; and with all your powers embrace the virtue which sages teach.

எ: கீவிர் (தொகை).—ப: ஒருவுமின், மருவுமின். Ellis, p. 87. Comp. K. My ed. p. 197.

#### 37.

தேகபோஷிணக்குரிய அறங்கினயே செய்தொழுகாத வீடிபெறதற்சேற்ற அறங்கினமிகு தியுகு செய்க. மக்களால் ஆய பெரும்பயனும் ஆயுங்கால்

எத்துண்யும் ஆற்றப் பலஆனல்—தொக்க உடம்பிற்கே ஒப்புரவு செய்தொழுகா தும்பர்க் கிடந்துண்ணப் பண்ணப் படும்.

## Use the body to gain the world to come.

When you examine closely the mighty gains to be acquired by birth in a human shape, if they seem manifold, perform not deeds which suit the body's frame alone, but deeds whose fruit is joy in the world to come!

9ὐ4τ q. K. ch. xxii. Comp. 28, 34.

## 38.

ஒருவன் சற்பாத்திரத்தில் அறஞ்செய்யின் அவ்வறஞ் சிறியதாயினும் அவரத தகுதி அளவாகப் பெருகும்.

<mark>உறக்குந் து</mark>ணேயதோர் ஆலம்வித் திண்டி இறப்ப நிழற்பயத் தாஅங்—கறப்பயனு*ந்* தான்சிறி தாயினுந் தக்கார்கைப் பட்டக்கால் வான்சிறிதாப் போர்த்து விடும்.

# A benefit conferred by the worthy on the worthy.

The banyan seed, though it be minute as one might see in dreams, grows to a mighty tree of amplest shade; so gifts from a virtuous hand, received by a worthy hand, though small, will hide the diminish'd heavens.

எ: பயன்.—ப: விரிம். Ellis, p. 84.

காள்தோறம் காட்கழ்திலத் தம்மாயுள்கழிதலாக கிணேத்த அறஞ்செய்யாத அறிவிலார் அதின**ப்** பொழுத போக்காக எண்ணி இன்புறவர்.

வைகலும் வைகல் வரக்கண்டும் அஃதுணரார்; வைகலும் வைகலே வைகும், என் றின்புறவர்; வைகலும் வைகற்றம் வாழ்நாண்மேல் வைகுதல் வைகலே வைத்துணரா தார்.

## Days pass.

Daily they see the passing day added to the sum of the days gone by, as a day that is spent from out the store of their days; yet daily, as they see day dawn, they say joyously, 'This day will abide with us till the close of day.'

#### 40.

நான் இழிவிஞல் இவ்வுடம்பை ஊட்டிய விடத்தும் நெடுங்காலம் நில்வாத, ஆதலால் நான் மானம் என்னும் அணியை கீக்கி இரக்கு வாழ்வதில்லே,

மான அருங்கல நீக்கி இரவென்னும் ஈன இளிவிஞல் வாழ்வேன்மன்,—ஈனத்தால் ஊட்டியக் கண்ணும் உறதிசேர்ந் திவ்வுடம்பு நீட்டித்து நிற்கும் எனின்!

# Why should man maintain the perishable body by dishonourable begging?

Parting with honour's jewel I might still consent to live a suppliant's life of shame, if when maintained by such disgrace, this body could abide in strength and last for length of days.

எ: உணராதார்.—ப: இன்புறுவர்.

This curious verse exhausts the meanings of mash. The last line means: 'at least we are sure of this day.'

This is fitter for ch. xxx.

## CHAPTER V.

IMPURITY.

அதிகாரம் ரு.

தூய்தன்மை

(=சரீரஞ் சுத்தழடையதன்றுஎன்னுந்தன்மை).

The essential impurity (of the human frame).

## Analysis:

Man cannot rely on externals (such as wealth, ch. i, upsarfluissin); he himself waxes old (ch. ii); his bodily frame decays (ch. iii); virtue alone is his strength (ch. iv); but the body tempts to sin. To enable him to overcome the lusts of the flesh, let him consider the essential vileness of the body. And

- 1. The body is a festering mass of corruption. [41.]
- 2. The body is a bag of skin hiding loathsomeness. [42.]
- 3. And no perfumes disguise its foulness. [43.]
- 4. Consider the eye. [44.]
- 5. The teeth. [45.]
- 6. Its internal composition. [46.]
- 7. Its outlets. [47.]
- 8. See it on the burning ground. [48.]
- 9. Listen to the message of the skulls on the burning ground. [49, 50.] Nothing can surpass the disgusting realism of this morbid chapter.

#### 41.

அறிவீனர் தேகம் அசத்தம் எனறு உணராமல் மாதரைப் புகழ்ந்த வீடடைய முயலார்.

மாக்கேழ் மடநல்லாய் என்றரற்றஞ் சான்றவர் நோக்கார்கொ ெெப்யதோர் புக்கிஃ?—யாக்கைக்கோர் ஈச்சிறகன்னதோர் தோல் அறினும், வேண்டுமே காக்கை கடிவதோர் கோல். Any slight wound may fester, and reduce the fairest form to a loathsome state.

'O gentle maiden, fair and good!' These paragons that thus rave, know they not 'the heavenly home invisible?' Let a bit of skin be broken slight as an insect's wing, and you need the stick that drives away the crows!

எ: சான்றவர், கோல்.—ப: நோக்கார் கொல், வேண்டும்.— செயப்படு: புக்கில். ஈச்சிறகன்ன = ஈயினது சிறகு போன்றது. கொல் = ஐயப்பொருளில் வந்த இடைச்சொல். G, 116. கடிவத = ஒட்டுவதற்கு.

Comp. K. 340.

ோக்கார் கொல் நொய்யதோர்புக்கில=(K. புக்கில் அமைந்தின்ற கொல்லோ)=is it because they do not regard the etherial home? சான்றவர் is ironical.

There is no chapter corresponding to this in the *Kurral*; but in Ji. Chin. xiii. 162-201 (very striking verses) we recognise the same spirit. Everything that can be said in disparagement of the 'body of humiliation' is heaped up there. This is a characteristic of Jain works. In *Çaiva* books the standpoint is somewhat different.

A foundation is laid in this and the preceding chapters, (which are introductory,) for the doctrine of Renunciation (@peq).

The leading idea in the chapter is, that the body is a deception, skin-covered foulness, essential impurity clothed in a fascinating manner. You cannot cleanse the utterly unclean body by any external, ceremonial ablutions. Get rid of it! And then, how unreasonable is love (i.e. lust)!

#### 42.

மாதாதுடம்பினப் புறத்தேகண்டு மகிழாது அதன் அகத்தத்தைக் கண்டருவருக்கவேண்டும்.

தோற்போர்வை மேலுந் தொளேபலவாய்ப் பொய்ம்மறைக்கும் மீப்போர்வை மாட்சித் துடம்பாஞல்—மீப்போர்வை பொய்ம்மறையாக் காமம் புகலாது மற்றதணேப் பைம்மறியாப் பார்க்கப் படும்.

#### The body's beauty only skin-deep.

If the body which, with a covering of skin above, possesses many apertures, owes its beauty only to that outward cloak that veils the false (the inner foulness), then is it fitting to say no word of lustful desire which hides the false from itself by the covering veil, but to regard that body as an undeveloped embryo.

பைம்மறி is ambiguous = 'a foal in a sac.' Comp. 47. See படும் in Lex.

உடம்பினேப்புறத்தே அழகுசெய்வதனல் அதனகத்தள்ள அசுத்தம் நீங்குவதன்று.

தக்கோலந் தின்று தலேநிறையப் பூச்சூடிப் பொய்க்கோலஞ் செய்ய ஒழியுமே—எக்காலும் உண்டி வினேயுள் உறைக்கும் எனப்பெரியோர் கண்டுகை விட்ட மயல்.

#### Outward adornment is not inward purification.

Will impurity ever cease from the worthless body which the great have abandoned, knowing it to be reeking with odours from processes connected with nutrition, though aromatics be chewed, the head covered with garlands, and the body adorned with false splendour?

The subj. is மயல், with which is understood அசுத்தம், 'the impurities of this vile body.' Pred. is ஒயியுமே, 'will they cease, be removed, pass away?'

## 44.

கீழோர் மாதரைப்புகழின் அறிவுடையார் மனரிவேதளரார்.

'தெண்ணீர்க் குவளே பொருகயல் வேல்' என்று கண்ணில் புன்மாக்கள் கவற்ற விடுவஞே, உண்ணீர் களேந்தக்கா னுங்குசூன் றிட்டன்ன கண்ணீர்மை கண்டொழுகு வேன்.

## Female eyes shall not bewilder me!

Shall I abandon (my ascetic purpose) because blind, low men worry me, saying (that woman's eye is like) the waterlily in the clear stream, or the warring carp, or a javelin? I will pursue my virtuous way as having seen (that) the eye's real nature (is), like (that of) the palm-tree fruit (which is) scooped out, after the water has been drained off!

எ: நான் (தொகை).—ப: வில்லு. தெண்ணிர் = தென், கீர். உண்ணீர் = உள்கீர். G. 39. ஒழுநுவேன் in this and the next verse may be a finite verb = 'I will go on my way;' or it may be a participial noun = 'I who lead a well-ordered life.' G. 95.

சுகொட்டுன் உதிர்க்துடிக்கிற பற்கிளக்கண்டு செல்கின்ற கான் அப்பற்கிள முல்ஃயரும்பென்றம் முத்தென் நஞ் சொல்விப் புல்லிய மக்கன் என்மனத்தைக் கவிலப்படுத்தத் தறவை விட்டுகீங்குவேஞே?

முல்லே முகைமுறவன் முத்தென் றிவைபிதற்றுங் கல்லாப் புன்மாக்கள் கவற்ற விடுவனே? எல்லாருங் காணப் புறங்காட் டுதிர்ந்துக்க பல்லென்பு கண்டொழுகு வேன்.

The beauty of women's teeth shall not bewilder me.

Though worthless men untaught should fret my soul and rave of teeth like jasmine buds and pearls, shall I forego my fixed resolve, who have seen in the burning ground those bones—the fallen teeth—strewn round for all to see?

எ: யான் (தொகை).—ப: விடிவனே. [Here ஒழுகுவேன் is taken as part. noun. See note to 44.]

## 46.

மூடர் காமறகர்ச்சியை விரும்பி அசுத்தம் என்ற அருவருக்காத மாதர் உருவங் கண்டு மகிழ்வர்.

குடருங் கொழுவுங் குருதியும் என்பும் தொடரு நரம்பொடு தோலும்—இடையிடையே வைத்த தடியும் வழும்பும்ஆம்; மற்றிவற்றுள் எத்திறத்தாள் ஈர்ங்கோதை யாள்?

## 'This vile body.'

(The body) is entrails, and marrow, and blood, and bone, and connecting tendons, and skin, and here and there flesh interposed, and fat. In the midst of these, what sort of a being is she who wears the fresh garlands?

உடம்பு யாவரும் வெறுக்கத்தக்க அசத்தமுடையது.

ஊறி உவர்த்தக்க ஒன்பது வாய்ப்புலனுங் கோதிக் குடிம்பலேக்குங் கும்பத்தைப்—பேதை, 'பெருந்தோளி,' 'பெய்வளாய்' என்னு மீப் போர்த்த கருந்தோலாற் கண்விளக்கப் பட்டு.

## The body disgusting.

The fool will address the earthen pot (the body), from which defilement oozes, which from nine disgusting outlets scatters pollution, and in which slimy liquids move to and fro,—and say, 'O thou of the rounded arms,' 'O thou with armlets decked,'—because it is made bright to his eyes by a covering of black skin.

எ: பேதை.—ப: என்னும்.—செ. ப: கும்பத்தை. Comp. 42.

#### 48.

டல்க் அசத்தத்தை அறியார், படுசாந்துங் கோதையுங் பண்டம் அறியார், படுசாந்துங் கோதையுங் கொண்டு பாராட்டுவார்; கண்டிலர் கொன்— மண்டிப் பெடைச்சேவல் வன்கழுகு பேர்த்திட்டுக் குத்தும், முடைச்சாகா டச்சிற் றுழி?

#### The body a prey to corruption.

They know not what the body is; with sandal paste and flowers they make it fine. Have they not seen, I pray, the vultures and their mates in flocks with busy beaks devour the body foul when the chariot-axle is snapt?

Comp. Jī. Chin. xiii. 23, for the figure.

The work is the body; the sper is the living, embodied soul, or with.

' உழக்தாலும் புத்தச்சொன் றிட்சேத் றேற்று திழக்தார் பலரால், இடும்பைகீர் யாற்றன் அழுக்குமால், அப்பண்டி அச்சிற முன்னே கொளுஞ்சிலங் கூலியாக் கொண்டேர்மீன், பாகீர்!

உடல்தாயதன்று, ஆதலின் தாய்மையாகிய வீட்டுகெறியில் நிற்க வேண்டும்.

கழிந்தார் இடுதஃ கண்டார் நெஞ்சுட்கக் குழிந்தாழ்ந்த கண்ணவாய்த் தோன்றி — ஒழிந்தாரைப் போற்றி நெறிநின்மின் இற்றிதன் பண்பென்று சாற்றுங்கொல் சாலச் சிரித்து.

## The eyeless skulls teach.

The skulls of the dead, at the sight of which the gazer fears, with deep cavernous eyes appear, and grinning say to those who still survive, 'Guard well! In virtue's path stand fast. This is the body's grace and worth.'

எ; தீல.—ப: சாற்றும்.

#### 50.

உடம்பு துய்மைபையுடையது அன்றென்று அறிக்க மேலோர் தம்மை ஒருபொருளாக மதியார்.

உயிர்போயார் வெண்டலே உட்கச் சிரித்துச் செயிர்தீர்க்குஞ் செம்மாப் பவரை;— செயிர்தீர்த்தார் கண்டிற் றிதன்வண்ணம் என்பதனுற் றம்மைஓர் பண்டத்துள் வைப்ப திலர்.

## The sight of the skulls cures pride.

The skulls of the dead, grinning so as to excite disgust, cure the vain lovers of life of their folly. Those who are cured of this folly, seeing (the skulls in the burning ground), say 'such is this body,' and so value themselves as nothing.

Comp. Jī. Chin. xiii. 21, where வெண்டவே occurs:

' முருந்தினாய தாமுறுவன் மூற்றிழையார் சேரி இருந்திளமைக் கள்ஞன் டிடைதெரிதல் இன்றிக் கருந்திலகள் வெண்டில்கள் ஆய்க்கழியா முன்னே, அருந்தவமுக் தானமும் ஆற்றுமினே, கண்டைர்!

Behold! perform ye rare penances and give gifts, before the dark heads become white heads (*skulls in the burning ground*, or *grey*), even while you still abide in the home of those whose teeth are pure white, like the young palm's shoot, drinking the intoxicating wine of youth, with no perception of aught else!

## CHAPTER VI.

#### RENUNCIATION.

அதிகாரம் சு.

துறவு.

Comp. K. ch. xxxv and xxvii.

தறவு is defined: புறம்பாயெ செல்வத்தின் கண்ணும் அகமாயெ உடலின் கண்ணும் உண்டாயெ பற்றை அவற்றின் கில்வாமையை நோக்கி விடுதலாம்: 'the relinquishment of all attachment to worldly wealth without, and to the body within (the lusts of the flesh), in view of their impermanency.'

Convinced of the instability of all things without  $(\mu, p\dot{\omega})$  and within  $(\beta, s\dot{\omega})$ ; feeling that virtue alone has power; and made sensible of the innate impurity of the flesh, nothing remains but that man should betake himself to the highest form of virtue, asceticism  $(\beta p \omega p\dot{\omega})$ . This includes  $\beta \omega \dot{\omega}$ , ascetic life, which is the real subject of the chapter.

But the student may here with advantage compare Jī. Chin. ch. xiii, § 26, verses 384, etc. There the author's real intention is unfolded. Queen Vijayai and her son have drunk deeply of the cup of all human enjoyment, and at last betake themselves to the desert.

The analysis is:

- 1. Light now dawns on the ascetic, and darkness flees away; [51]
- 2. but he must not be misled by vain philosophy. [52.]
- 3. Nor do the wise delay; for they discern [53]
- 4. the unreal and transitory character of pleasure. [54, 60.]
- 5. Yet the mind hesitates, loath to take the decisive step; [55] for
- 6. wife and home detain men. [56.]
- 7. Perseverance is the crowning virtue; [57]
- and this must be accompanied by meekness and compassion, though themselves contemned. [58.]
- 9. Sensual desires must be thoroughly subdued. [59.]

It will be manifest that, as far as this book reveals it, the system takes no account of God. Man—the embodied living principle ((2.2)+)—is in face of nature ((2.4)+0)—of deeds of some former existence (ch. xi), and of a higher state or states which he may reach (((2.4)+0)+0); and by ascetic virtue is to work his way, unaided, to some undefined goal. Existence has many painful stages (((2)+0)+1), its prison-houses ((((3)+0)+0)+0); but release from all sentiency (((3)-0)+0) is the prize to be ultimately won.

The poet (or poets) occasionally refers to gods and immortals, in a conventional way, as poetic machinery, but God is not alluded to in the whole of the 'Yeoman's Bible' (@@@@armorf@@@gb). This is to be understood from the Jain point of view; but it differentiates the book from the Kurral, and renders it an inadequate exponent of South-Indian religious thought. Its literary value is nevertheless indisputable.

#### 51.

தறந்துதவஞ்செய்வோர்க்குப் பாவமில்லே; செய்யாதார்க்குத்திவிணசென்றடர்ந்து நிற்கும்.

விளக்குப் புகஇருண் மாய்ந்தாங் கொருவன் தவத்தின்முன் னில்லாதாம் பாவம்! — விளக்குநெய் தேய்விடத்துச் சென்றிருள் பாய்ந்தாங்கு நல்விண தீர்விடத்து நிற்குமாந் தீது.

#### Penitence puts sin to flight.

As when a lamp enters darkness dies, so sin stands not before man's penitence. As, when in a lamp the oil wastes, darkness rushes in, so evil takes its stand where deeds of virtue cease.

### 52.

அறிவுடைய முதன்மையேர் கில்யாமையை உணர்த்த தறந்த தவஞ்செய்வார். அறிவிலார் சத்தது**ல்** முதலியவை பொருளாக ஓதி வீண்பொழுத போக்குவார்.

நிலேயாமை நோய்மூப்புச் சாக்காடென் றெண்ணித் தீலயாயார் தங்கருமஞ் செய்வார்; — தொலேவில்லாச் சத்தமுஞ் சோதிடமும் என்முங் கிவைபிதற்றும் பித்தரிற் பேதையர் இல்.

#### Put away useless studies.

The chief of men reflect on change, disease, old age, and death, and do their needful work. Those who raving teach the endless round of sevenfold science, and the lore of stars, are maddest of the foolish throng.

அறிவுடையார் குடிப்பிறப்புமுதலிய யாவும் ரிமேயல்ல என்றகருதி விரைவில் துறந்து வீடுபெறுவர்.

இல்லம் இளமை எழில்வனப்பு மீக்க\_ற்றம் செல்வம் வலிஎன் றிவைஎல்லாம்—மெல்ல நி∛லயாமை கண்டு நெடியார் துறப்பர் தூலயாயார் தாம்உய்யக் கொண்டு.

#### Renunciation at once.

The chief of men in quiet thought discern how house, and youth, and beauty's grace, and high estate, and wealth, and strength, all pass away; and thus, to save themselves, prolonging not the time, renounce all these.

The verses in Tamil which dwell on this theme are very numerous. Comp.  $\vec{E}l\vec{a}$ . 20:

'இளமை கழியும், பிணிமூப்பியையும், வளமை வலியிவை வாடும்; உளகாளால் பாடே புரியாது, பால் போலாஞ் சொல்லிஞம்! வீடே புரிதல் வீதி:

Youth passes swiftly away, disease and eld draw nigh, bright flowers of wealth and strength fade fast. While life is thine, desire not earth's gifts, (thou whose words as milk are sweet!) desire release. The law is this,'

See N. M. K. 49, 59.

#### 54.

அறிவிலார் அந்ப இன்பத்தைத் தருவதாகிய இல்வாழ்குகையை இச்சிப்பர்; அறிவுடையார் அதினா விரும்பாது தைப்பர்.

துன்பம் பலநாள் உழந்தும் ஒருநாளே இன்பமே காமுறுவர் ஏழையார்;— இன்பம் இடைதெரிந் தின்னுமை நோக்கி மீனயா நடைவொழிந்தார் ஆன்றமைந் தார்.

#### Pleasure and pain.

Though wretched men suffer afflictions many a day, yet one day's delight they eagerly desire. The men of calm and full wisdom, in pleasure's core see pain, and quit the pleasant household paths.

Comp. K. 202; and 60, which seems another version.

55.

விடயங்களிற் சென்று வீணுள்கழித்தல் நலமன்று.

கொன்னே கழிந்தன் றிளமையும், இன்னே பிணியொடு மூப்பும் வரும்ஆல்,—துணிவொன்றி என்றெ சூழா தெழுநெஞ்சே! போதியோ நன்னெறி சேர நமக்கு?

## Unreflecting soul, why not seek the way of peace?

In vain is my youth spent. Even now disease and old age will come. O soul! be bold; wrangle no more with me, but rise! Wilt thou not go where both thou and I may gain virtue's path?

எ: கீ.—ப: போதியோ.—போதியோ. G. S3.

56.

இல்வாழ்க்கையிருல் தன்பமே அன்றி, இன்பம் இல்லே; ஆகலால் அறிவுடையார் அதினைத்தோப்பர். மாண்ட குணத்தொடு மக்கட்பே றில்லெனினும் பூண்டான் கழித்தற் கருமையால்,— பூண்ட மிடிஎன்னுங் காரணத்தின் மேன்முறைக் கண்ணே கடிஎன்மூர் கற்றறித் தார்.

#### Marriage to be dreaded.

Though your wife possess no excellence and bear no child, it is hard to get rid of the marriage bond. For this cause since he who weds puts sorrow on, in olden days the learned made *marriage* a synonym of *dread*.

[A play on #4, which means, among many other things, 'marriage' and 'dread.']

#### 57.

துறக்தோர் தாஞ்சென்ற ஈல்லொழுக்கவழியிலே தவருது நிற்றல் வேண்டும்.

ஊக்கித்தாங் கொண்ட விரதங்கள் உள்ளுடையத் தாக்கருந் துன்பங்க டாந்தலே வந்தக்கால் நீக்கி நிறாஉம் உரவோரே நல்லொழுக்கம் காக்குந் திருவத் தவர்.

#### Patience and perseverance.

When troubles arise, hard to resist, to cause them to break the vows which their lofty spirits have pledged, the men of power set griefs aside, and firmly fix their souls in right. These are the blessed, guarding 'decorum's' rule.

For gossio see Kurral, ch. xiv.

#### 58.

துறந்த ஞானிகள் இகழ்ந்துபேசுவோரது அறிபாமைக்கு இரங்குவார்.

தம்மை இகழ்ந்தமை தாம்பொறப்ப தன்றிமற் றெம்மை இகழ்ந்த விணப்பயத்தால் — உம்மை ஏரிவாய் நிரயத்து வீழ்வர்கொல், என்று பரிவதூஉஞ் சான்ருேர் கடன்.

#### Forbearance and pity for evil-doers.

To bear with those that speak contemptuous words; yea, more, to say, 'Ah, will these sink in the other world to hell, the place of fire, as fruit of their contemptuous words;' and to grieve, is duty of the perfect man.

T. 13: '.... මගිම්ස්ජ්ර ගණක්ත ලාභාද්යුණේ පුමාසි:

He is a (true) ascetic who is faultless and possessed of eminently good qualities.'

59.

ஐந்தாசைகளேயும் அறுத்தவன் வீடடைவான்.

மெய்வாய்கண் மூக்குச் செவிஎனப் பேர்பெற்ற ஐவாய வேட்கை அவாவினேக் — கைவாய் கலங்காமற் காத்துய்க்கும் ஆற்றலுடையான் விலங்காது வீடு பெறும்.

#### Repression of sensuous emotions.

He who undisturbed, in the ordered way of right, has power to guard and guide the desires and lusts that find entrance by the five sense-gates, called 'body, mouth, eye, nose, and ear'—unfailing shall gain 'release.'

எ: உடையவன்.—ப: பெறம். G. 137.

Comp. T. 61, ஐ = ஐம்பொறி, 'five organs of sense.'

ஐவாய், 'which pertain to the five 'ways' or 'inlets'': 'வாய். This is குறிப்புலினோக்சம். G. 93. Such plural neuter forms in அ (கல்ல) are either (1) predicates, இவை கல்ல = 'these are good,' when they are குறிப்புலினாருற்ற; or (2) adjective enlargements, கல்ல மனிதர், when they are called குறிப்புலினா எச்சம், after the analogy of G. 87.

See K. ch. iii, and Ellis, p. 72. Caims gardler is either an example of G. 156, or of 154.

<sup>்</sup> ஐயறிவுக் தம்மை அடைய ஒழுகுதல்: the course of life in which knowledge of the five is under one's controul: when a man uses, but firmly controuls, his senses.' T. 61.

<sup>்</sup> செய்வகை செய்வான் தவி: he is the true ascetic that fulfils—as they should be fulfilled—the obligations he has taken on himself.'

துறவு. 41

T. 43:

்.... பொப்யின்றி கெஞ்சம் அடங்குதல் வீடாகும்:

The soul's yielding to moral discipline, in perfect truth, is release.'

And T. So

With regard to the doctrines here taught in relation to asceticism (ﷺ, those who feel an interest in exploring the bye-paths of the history of quasi-religious thought, may compare the accounts of the Béguins (or Béguards), a sect of heretics or schismatics, that arose in the 13th century, in Germany and France, in the bosom of the church. Some of these still survive in the neighbourhood of Saint Etienne. These even taught the doctrine of the metempsychosis.

60.

கீழோர் உலக இன்பத்தையை விரும்புவார். மேலோர் வீட்டை விரும்புவார்.

துன்பமே மீதூரக் கண்டுந் துறவுள்ளார் இன்பமே காமுறுவர் ஏழையார்;— இன்பம் இசைதோறு' மற்றத னின்னுமை நோக்கிப் பசைதல் பரியாதா' மேல்.

#### The bitter pleasures of life.

Though wretched men behold afflictions urge and press, renunciation is not in their thoughts; delight they eagerly desire. The great in every joy behold its pain, and seek it not.

எ : எழையார், மேல். — ப : காமுறவர், பரிபாத. — செ : இன்பம், பசைதல். Comp. 54.

CH. VII.

# CHAPTER VII.

## THE ABSENCE OF ANGER: MEEKNESS.

# அதிகாரம் எ.

# சினமின்மை

(=கோபஞ்செய்யாதிருக்கை: வெதுளாமை).

The subject is patient endurance of reproaches, slights and injuries; and is essentially the same as ch. viii.

In the Kurral, ch. xxxi, Qagarano corresponds with this; but see also ch. xvi.

The practical part of the work begins here, the six preceding chapters having rather shown the necessity of virtue than explained its character.

Compared with the Kurral, the present work is weak in its formal ethical teaching. Here anger is forbidden; and in ch. viii, forbearance is inculcated: meekness and patience are the greatest virtues. In ch. ix, adultery and lust are condemned. Ch. x inculcates liberality. Ch. xi teaches submission to the decrees of destiny. Ch. xii insists on reality. Ch. xiii is on the fear of evil. This is the sum of the doctrine of virtue.

This chapter refers to all, but 'anger' seems to have been the 'last infirmity' of many ascetics, as Hindu stories testify. *Durvāsa* is a noted example.

The analysis of the chapter is:

- 1. Do not be concerned about the way the world treats you; [61]
- 2. nor renounce life in disgust; [62]
- 3. nor be provoked into the use of passionate words; but [63]
- 4. bear with composure angry words. [64.]
- 5. Forbearance is most excellent in the mightiest, and [65]
- 6. meekness is instinctive in noble minds. [66.]
- 7. Avoid all conflicts. [67.]
- 8. Good men's anger dies of itself. [68.]
- 9. The noble persist in goodness, even to the unthankful and evil. [69.]
- 10. An illustration: No one bitten by a dog bites it in return. [70.]

Comp. the following:

Ēlā. 61: 'பேணூச்சினம் = ungoverned wrath.'

Ēlā. 19: 'கடுங்கதம் = cruel rage.'

Ēlā. 21: 'கொன்னேவெகுளான் = he yields not to causeless anger.'

N. M. K. 3: ' . . . . . உள்கடிலும் சேறந்க செற்றிற் பிறக்தாரை;

Be not wrath with low-born persons, tho' your heart be hot within yon.'

N. M. K. 17: '. . . . . வெல்வத வேண்டின் வெகுளி விடல்;

If you would conquer, let go anger!'

N. M. K. 41: '. . . . . . முனியாதார் முன்னிய செய்யுக் தொரு:

Fortune will accomplish the desires of those who wax not angry.'

N. M. K. 61: 'இனியன் எனப்பூ அான் யார்யார்க்கே யானும் மூனியா ஒழுக்கத் தவன்;

He whose way of life is freed from anger against any shall be called a pleasant man.'

N. M. K. 82: '..... କଣାଧାରୀ କୁଷ୍ଟଳୀ ଜଣାଧୃନ୍ତ വിடல்:

If a man will destroy anything, let him destroy anger!'

T. 14: '.... யாண்டும் செறுவொடு நிற்குஞ் சிறுமை...:

Meanness ever abides with anger: the mean are implacable.'

Among vain things is reckoned (in T. 54)

'.... தாம்பயவா கன்பயங் காய்வின்கட் கூறல்:

The utterance in heat of passion of great threats that come to nothing.' [Play on wwo=fear, and ww = yield profit.]

### 61.

தம்மை அவமதிக்குவ் கீழோரைக் கோபியாதிருத்தலே அறிவுடையோர்க்கழகு.

மதித்திறப் பாரும் இறக்க! மதியா மிதித்திறப் பாரும் இறக்க!—மிதித்தேறி ஈயுந் தஃமேல் இருத்தலால் அஃதறிவார் காயுங் கதமின்மை நன்று.

## Disregard of the esteem or disesteem of men.

Who pass esteeming us, let them pass on! And those who contemn and trample on us as they pass, let them too pass on! If even a fly (especially unclean) should climb, trampling on their head, it is well that the wise who know its worth, should feel no wrath.

எ: கதமின்மை.—ப: என்ற. K. 130. இறக்க. G. 108.

பிறவித்துன்பங்களே மனவெறுப்பின்றிப் பொறுப்பர் உயர்க்தோர்.

தண்டாச் சிறப்பிற்றம் இன்னுயிரைத் தாங்காது கண்டுழி எல்லாந் துறப்பவோ? — மண்டி அடிபெயரா தாற்ற விளிவந்த போழ்தின் முடிகிற்கும் உள்ளத் தவர்.

முடிகிற்கும் = முடிக்கும் (இன் inserted + கு). G. 108.

Resolute men bear meekly the evils of life.

Although disgraces throng thickly, and may not be repulsed, will those whose minds are set upon finishing the work begun, renounce sweet life's unfailing worth in their impatience, whenever they see (evils)?

இறப்பின். G. 65, 38. எ: உள்ளத்தவர்.—ப: துறப்பவோ.

The question debated is, whether a good man may in angry impatience throw away his life, so losing the opportunities afforded by his birth as man: Hamlet's question, 'To be or not to be?' The idea of K. 970 seems opposed to this verse.

In N. M. K. 4 it is said,

· குறைபட வாழார் உரவோர்:

The magnanimous survive not disgrace;' and

் தனக்கொவ்வாச்சொற்பட்டாற் சாவதாஞ்சால்**பு:** 

Greatness dies if subjected to unworthy reproach.'

The same idea, that a man should not survive the loss of his honour, is expressed in Niti. 41:

' தம்முடை ஆற்றதாம் மானமுக் தோர்றுத்தம் இன்னுயிர் ஒம்பினும் ஒம்புக,— பின்னர்ச் சிறுவரை ஆயினும் மன்ற தமக்காங் கிறுவரை இல்லே எனின்:

If any would cherish sweet life, having incurred the loss of strength and honour, let them cherish it; if only they can be sure of immunity even for a little while from death.'

#### 63.

அறிவுடையார் யாவரையுங்கோபித்துக் கடுஞ்சொற்சொல்லார்.

காவா தொருவன்றன் வாய்திறந்து சொல்லுஞ்சொல் ஓவாதே தன்ணேச் சுடுதலால்— ஓவாதே ஆய்ந்தமைந்த கேள்வி அறிவுடையார் எஞ்ஞான்றும் காய்ந்தமைந்த சொல்லார் கறுந்து.

## Rashness in speech hurts one's self.

If a man open his mouth and speak unguarded words, his words will ceaselessly burn his soul. The wise who ceaselessly hear, and ponder well and calmly, even in their wrath, will never give utterance to words of fire.

எ: அறிவுடையார்.—ப: சொல்லார். Comp. my K. p. 220.

#### 64.

மேலோர் பிறர்வைதவசையை எண்ணிக்கோபங்கொள்ளார் ; கீழோர் அதைப்பலமுறை எண்ணி வருந்துவர்.

நேர்த்து நிகரல்லார் நீரல்ல சொல்லியக்கால் வேர்த்து வெகுளார் விழுமியோர்,— ஓர்த்ததணே உள்ளத்தான் உள்ளி உரைத்துராய் ஊர்கேட்பத் துள்ளித்தூண் முட்டும் ஆங் கீழ்.

The good man's meekness. The low man's ungoverned fury.

When men who are beneath them confront them, and speak unseemly words, the excellent wax not hot with anger. The base man will brood over it, chafe and rave for all the town to hear, and leap, and dash his head against a post.

 $\sigma$ : விழுமியோர், கீழ்.—ப: வெஞனார், முட்டும்.— ஓர்த்த = ஓர்க்த; கேர்த்த = கேர்க்த. G. 41. உராய் = உராவி.

In N. M. K. 10: 'எல்லாம் வெகுண்டார் முற்றேன்றுக் கெடும், rage blinds men.'

## 65.

இளயான் அடக்கமும் வறியவன் கொடையும் ஆற்றலுடையான்பொறமையும் உத்தமம்.

இனயான் அடக்கம் அடக்கம்; கிடைபாருள் இல்லான் கொடையே கொடைப்பயன்?— எல்லாம் ஒறுக்கு மதுகை உரனுடை யாளன் பொறுக்கும் பொறையே பொறை. Self-restraint in youth, gifts from the poor, and forbearance in the mighty are excellent.

The young man's self-restraint is self-restraint. The gift of him who owns no stores of wealth is gift indeed. When man has means and might to punish every fault, if he forbear, call him the patient man.

எ: அடக்கம், கொடை, பொறை. பயனிலயும் அவையே.—உரன் = உரம். G. 17. Comp. K. 152, p. 223. This really belongs to the next chapter. So Shakespeare on Mercy: 'tis mightiest in the mightiest.

## 66.

நற்குடியிற பிறக்கோர் பிறர்கம்மை இகழின் அவர் மேற் கோபக்கொள்ளார். கல்லெறிந் தன்ன கயவர்வாய் இன்ஞச்சொல் எல்லாருங்காணப் பொறுத்துய்ப்பர்,— ஒல்லே

இடுநீற்முற் பை அவிந்த நாகம்போற் றத்தம் குடிமையான் வாதிக்கப் பட்டு.

#### Noble instinct restrains.

As stones the base shower down their bitter words: the noble bear, in sight of all, and let them pass, by sense of noble worth constrained: like serpent's crest at once by touch of sacred ash subdued.

The idea is that sacred ashes sprinkled on a cobra lower its crest at once and subdue it. (See சைவ்குவிடை, p. 38.) சீற (இருசீற, விபூகி, பசெம், கூராம், இரகைத்) is the ash from burnt cow-dung. For குடிமை, see K. ch. 96.

The subject is நற்குடியிற்பிறக்தோர்—' the noble '—understood.

#### 67.

தீங்கு செய்தோர்க்கு எதிர்செய்யாமையே அறிவுடையார்ககு அழகு.

மாற்முராய் நின்றுதம் மாறேற்பார்க் கேலாமை ஆற்முமை என்ஞர் அறிவுடையார்;— ஆற்முமை நேர்த்தின்ஞ மற்றவர் செய்தக்காற் மும்அவரைப் பேர்த்தின்ஞ செய்யாமை நன்று.

#### Return not evil for evil.

When men stand forth as our enemies, and would begin the conflict, to decline the strife is not, in the language of the wise, lack of power. Even when men have confronted and done us intolerable evils, it is good not to do them evil in return.

எ : அறிவுடையார், செய்யாமை.—ப : என்ஞர், நன்று.

Here an absolute peace policy is taught: 'to decline a challenge is no sign of weakness, and not to avenge oneself is virtue.' Comp. K. 861, which is less heroic in strain.

## 68.

இழோர் கோபக் தணியாது வளரும்; மேலோர் கோபக்தானேதணியும்.

தெடுங்காலம் ஓடினு நீசர் வெகுளி கெடுங்காலம் இன்றிப் பரக்கும்;—அடுங்காலே நீர்கொண்ட வெப்பம் போற் ருனே தணியுமே சீர்கொண்ட சான்ரேர் சினம்.

The wrath of the base never expends itself. That of the good of itself dies out.

Long time though base men's wrath run on, it spreads abroad, and knows no time when heat is spent; as the heat of water, when boiled at cooking time, itself grows cool, the ire of perfect men of worth abates.

எ: வெகுளி, சினம்.—ப: பரக்கும், தணியும்.

For Queed comp. K. 309. In T. 93, 95 Queed is found.

#### 69.

நற்குடியிற்பிறக்தோர் தமக்குத்தீங்குசெய்தார்மேற்கினக்கொண்டு தாம் அவர்க்குத்தீங்கு செய்யார்.

உபகாரஞ் செய்தத2ன ஓராதே தங்கண் அபகாரம் ஆற்றச் செயினும்,— உபகாரந் தாஞ்செய்வ தல்லாற் றவற்றினுற் றீங்கூக்கல் வான்ரேய் குடிப்பிறந்தார்க் கில். It is not the way of the noble to do evil to those who injure them.

Though men think not of good received, and do much ill to men of family whose fame has touched the sky, these still do good; nor are they wont, provoked by faults, to render evil to the thankless ones.

எ: ஊக்கல்.—ப: இல். உபகாரஞ் செய்ததின for செய்த உபகாரத்தை.

## 70.

இழோர் இழிவான சொற்களேச் சொன்னல் மேலோர் அங்ஙனஞ் சொல்லார்.

கூர்த்துநாய் கௌவிக் கொளக்கண்டுத் தம்வாயாற் பேர்த்துநாய் கௌவிஞர் ஈங்கில்லே;—நீர்த்தன்றிக் கீழ்மக்கள் கீழாய சொல்லியக்காற் சொல்பவோ, மேன்மக்க டம்வாயான் மீட்டு?

## Return not railing for railing.

Though a dog, in rage, should lay hold of them, there are none in the world who, in return, would lay hold of it with their mouth; and thus, when low men speak, not what is fitting, but low words, will high-minded men, in reply, utter such words with their mouth?

எ: கௌவிஞர், மேன்மக்கள்.—ப: இல்ல, சொல்பவோ? G. SI. கீர்த்த = கீர்மையுள்ளது. G. 93. இழாய = இழ்மை ஆனுவைகளே. G. 93, 87.

## CHAPTER VIII.

### PATIENCE.

# அதிகாரம் அ.

# பொறையுடைமை

(= ஓருவன்தம்மிடத்திற்குத் தீங்குசெய்த விடத்துத் தாழம் அதண அவனிடத்துச் செய்யாது போறுப்பது),

This is the subject of ch. xvi in K.; but here chapters vii and viii differ little.

Analysis:

- I. Bear with folly.
  - 1. Don't answer a low, ignorant wrangler. Forbear in silence. [71, 72.] K. 153, 159.
- II. Bear with friends.
  - 2. Bear and forbear when those you love use harsh words. [73.]
  - 3. A patient, contented, disciplined life is free from sorrow. [74.]
  - How to deal with unfaithful friends. [75, 76, 77.]
     The idea is that forbearance is necessary to friendship.
- III. Bear ills and trials of life.
  - 5. Bear want. It is better to suffer and die in uncomplaining silence than to beg. [78.]
  - 6. Patiently and unswervingly go on in the way of virtue. [79, 80.]

Here patience (Qurenp) is used in a very wide sense, for meekness, temperance, self-restraint, and magnanimous forbearance, nearly answering to Al-Asib, and so compare K. ch. xiii.

The connexion between this and the last chapter is thus very close.

In Sanskrit द्यामा = Qurgoon. Comp. B. I. S. 2495: 'श्रमा गुणवतां वलम्, forbearance is the strength of the virtuous.'

#### 71.

அறிவிலானுக்கு அறங்குறூதல் நன்றன்று.

கோதை அருவிக் குளிர்வரை நன்டை!— பேதையோ டியாதும் உரையற்க;—பேதை உரைப்பிற் சிதைந்துரைக்கும்; ஒல்லும் வகையான் வழுக்கிக் கழிதலே நன்று.

#### Don't argue with the foolish.

Lord of the pleasant land, where down the cool mountains the streams fall as garlands!—With a fool hold no converse. If you speak with him, in replying he will pervert your words. To slip away from him as best you can is well.

எ: சீ (தொகை), பேதை, கழிதல்.—ப: உரையற்க, உரைக்கும், கன்று. பேதையோடியாதும். G. 24. Comp. 325. [See K. p. 227.]

#### 72.

தமக்கு நிகரல்லார் சொல்லுங் கடுஞ் சொற்கினப் பொறுத்தல் அறிவுடையோர்க்குப்புகழ்.

நேரல்லார் நீரல்ல சொல்லியக்கான் மற்றது தாரித் திருத்த றகுதி; மற் — ரேரும் புகழ்மையாக் கொள்ளாது பொங்குநீர் ஞாலம் சமழ்மையாக் கொண்டு விடும்.

### Insults from inferiors.

When persons not our equals say unfitting things, to bear and to be still is worthy conduct. The world girt by foaming waters regards not a contrary course as praiseworthy, but as discreditable.

சொல்லியக்கால். Comp. 86 = சொன்னல். See H. B. § 97 note.

The first மற்ற and sech are called அசைகள், G. 116; but see Lex. The second மற்ற is by Com. made to mean பொறுத்தொரைமைய! 'the contrary course of not forgiving;' but comp. B. I. S. 5614: 'तस्मानितं द्यमा तात पाँखतैरपवादिता, therefore ever by the wise, my dear, is forbearance blamed.' This is probably the meaning here. Constant forbearance is condemned, since it may be mistaken for weakness. But see also 67.

#### **7**3.

அன்புடையார் சொல்லுங் கடுஞ்சொல்லே இன்சொல்லாகக் கொள்ள வேண்டும்.

காதலார் சொல்லுங் கடுஞ்சொல் அவந்துரைக்கும் ஏதிலார் இன்சொலிற் றீதாமோ,—போதெலாம் மாதர்வண் டார்க்கு மலிகடற் றண்சேர்ப்ப!— ஆவ தறிவார்ப் பெறின்? Harsh words of those who love are better than complaisant words of foes.

Lord of the swelling sea's cool shore, where bright insects hum around every flower!—Are severe words from loving lips harder to bear, if men can only rightly estimate their result, than pleasant words that strangers courteously speak?

எ: சுடுஞ்சொல்.—ப: ஆமோ? Or, 'words of reproof.' Comp. Ps. cxli. 5, and K. 795.

#### 74.

இடைத்தமட்டில் திருப்தி அடைச்த அறஞ்செய்த பொறையுடையவராய் வாழ்வோர்க்கு என்றக் தன்பம் இல்லே.

அறிவ தறிந்தடங்கி அஞ்சுவதஞ்சி உறவ துலகுவப்பச் செய்து—பெறவதனல் இன்புற்ற வாழும் இயல்புடையார் எஞ்ஞான்றந் துன்புற்ற வாழ்தல் அரிது.

The thoroughly disciplined and contented man is happy.

Those who know what should be known, and rule themselves thereby; who fear what should be feared; who use all their faculties to bless the world; and whose nature rejoices in all good gained: are for ever free from woes.

எ: வாழ்தல்.—ப: அரித. K. p. 219.

This is Contentment, S. संतोष. Comp. B. I. S. 6800, which speaks of the blessedness of (संतोषामृततृष्ठानां—शान्तचेतसाम्) 'those satisfied with the Ambrosia of Contentment, the men of quiet minds.'

#### 75.

கட்டோர் இருவில் ஒருவனிடத்தத் தீயவொழுக்கங்கள் உண்டாயின், அதின மற்றெருவன்பொறுக்கும் அனவும் பொறுத்துப் பொறுக்கச் கூடாதபோத பிறர்க்குரையாத கட்பை விடல்வேண்டும்.

வேற்றுமை இன்றிக் கலந்திருவர் நட்டக்கால் தேற்ரு ஒழுக்கம் ஒருவன்கண் உண்டாயின், ஆற்றுந் துணேயும் பொறுக்க! பொருன் ஆயில் தூற்ருதே தூர விடல். If a friend act doubtfully, forgive or quietly withdraw.

When two with strict accord unite in friendship's bond, if one betray the other's confidence by unkind act, this latter should endure as best he may. And if he can't endure, he should not divulge it, but withdraw himself.

எ: ஒருவன் (தொகை).—ப: பொறுக்க, விடல். This seems better to fit ch. xxiii. Comp. 221, 229, and K. 807.

#### 76.

கட்டோர் தீயன செய்யினுள் சிகேகத்தை விடாதிருத்தல் வேண்டும்.

இன்ன செயினும் இனிய ஒழிகென்று தன்னேயே தானுவின், அல்லது—துன்னிக் கலந்தாரைக் கைவிடுதல்,—கானக நாட !— விலங்கிற்கும் விள்ளல் அரிது.

If a friend do evil to you, think it good, refrain from anger and blame yourself; but never forsake him.

Lord of the woodlands! Separation is hard even to beasts; therefore if friends do things that are unpleasant, think them pleasant, bid yourself cease (from wrath), and blame yourself alone; but forsake not those that have been joined to you in the intimacy of friendship.

எ: கைவிடுதல். — ப: அரித. கோவின் அல்லது = கோவதல்லாமல், இனிய ஒழிகு = அலை இனியவையாகும், சினத்தை விட்டுவிடு. Comp. 223, and my K. p. 223.

#### 77.

அறிவுடையார் தம்மொடு நட்டார் செய்த தீமையைப்பொறுத்துக் கொள்ளல்வேண்டும்.

பெரியார் பெருநட்புக் கோடமுஞ் செய்த அரிய பொறுப்பஎன் றன்ரே?—அரியரோ— ஒல்லென் அருவி உயர்வரை நன்டை! நல்ல செய்வார்க்குத் தமர்?

### Porbearance cements friendship.

Is not the reason why the close friendship of the great is sought, that they will bear even with faults hard to endure? Lord of the good land of high mountains with resounding waterfalls!—to good people are intimate friends rare?

எ: தமர்.—ப: அரியரோ. Comp. *Kamb. Rām.* I. x. 8o:

> ்பிழைத்தன பொறத்தல் என்றம் பெரியவ**ர் கட**னே என்பர்:

Ever to bear with things done ill is special duty of the great, they say.'

This seems to refer to the வெற்றிவேற்கை of King Athi-vīra-rāma Pāndiyan:

' சிறியோர் செய்த சிறுபிழை எல்லாம் பெரியோர் ஆயிற் பொறப்பத கடனே :

All the little faults that little ones commit it is the duty of men, if great, to bear with.'

## 78.

பொறையுடையார் தம்வறுமையைப்பிறர் அறியச்சொல்லார்.

<mark>வற்றிமற் ருற்றப் ப</mark>சிப்பினும் பண்பிலார்க் <mark>கற்றம் அ</mark>றிய உரையற்க!—அற்றம் மறைக்குந் துணேயார்க் குரைப்பவே தம்மை*த்* துறக்குந் துணிவிலா தார்.

#### Bear want.

Though sore wasted with hunger, let not men tell out their destitution to ungracious churls. Those indeed who lack resolution to deny themselves may tell their wants to those who are able and willing to save them from destitution.

எ: தோ.—எ: பொறையுடையார், தணிவிலாதார்.—ப: உரையற்க, உரைப்பவே.

The idea is, it is better to die than to beg. Comp. 292 and ch. xxxi; also K. 1051-1057.

### 79.

தீசெறியால் வரும் இன்பம் அப்பொழுதின்பம் ஆயினும் பின்புதன்பக்தருவது.

இன்பம் பயந்தாங் கிழிவு தலேவரினும், இன்பத்தின் பக்கம் இரிந்தைக்க!—இன்பம் ஒழியாமை கண்டாலும்,—ஓங்கருவி நாட!— பழிஆகா ஆறே தலே. Forsake pleasure that brings disgrace. To avoid guilt is the chief matter.

Although shameful things may present themselves as things that yield pleasure, flee from that pleasure's side! Though thou couldst see pleasures that cease not soon,—Lord of the land of fountains high!—the guiltless way is best.

எ: ஆறா.—ப: தில.

Pleasure that brings disgrace is to be shunned. It is transitory, and if it were not so, to keep innocence is best.

#### 80.

தேகம் அழிக்தாலும் பாவஞ் செய்யற்க.

தான்கெடினுந் தக்கார்கே டெண்ணற்க; தன்னுடம்பி<mark>ன்</mark> ஊன்கெடினும் உண்ணர்கைத்துண்ணற்க;–வான் கவி<mark>ந்த</mark> வையகம் எல்லாம் பெறினும் உரையற்க பொய்யோ டிடைமிடைந்த சொல்!

Never desire evil, nor eat with improper persons, nor lie.

Though ruin seize you, plan not ruin to the just! Though body's flesh should waste, eat not from hands unfit! Though the whole earth o'er-arched by heaven accrue as gain, never speak word with falsehood mixed!

எ: ஒருவன் (தொகை). — ப: எண்ணற்க, உண்ணற்க, உரையற்க. — சை: கேட்டை, கைத்த, சொல்லே.

# CHAPTER IX.

# THE NOT DESIRING OTHER MEN'S WIVES.

# அதிகாரம் கு.

# பிறர்மண தயவாமை.

Comp. K. ch. xv (p. 221, etc.). கயவாமை = விழையாமை.

This chapter is naturally divided into two portions, of which verses 81-87 set forth the danger and disgrace of adultery, and 88-90 the evils of lust.

#### Analysis:

- I. I. Fear and many evils are caused by it. [81-84.]
  - 2. The punishment in another birth. [85.]
  - 3. The injustice of it. [86.]
  - 4. An illustration of its perils. [87.]
- II. 5. The terrible torment of lust. [88-90.]

The use of the S. दार in 81,82 points to a Sanskrit original. Many verses in B. I. S. (see Introduction) bear on this subject.

#### 81.

பிறன் மீணயாளிடத்தில் சேறில அறிவுடையார் விரும்பார்.

அச்சம் பெரிதால் அதற்கின்பஞ் சிற்றளவால் நிச்ச' நிணயுங்காற் கோக்கொலேயால்—நிச்சலும் கும்பிக்கே கூர்த்த விணயாற் பிறன்முரம் நம்பற்க நாணுடை யார்.

#### Against adultery.

The fear it brings is great; its pleasure is brief; each day if it is divulged death threatens by the king's decree; and ever it is a deed that tends to the pains of hell; O shamefast men, desire not your neighbour's wife.

எ : நாணுடையார்.— ப : நம்பற்க.—செ : தாரம்,

See K. p. 221, and Niti. 77.

There are coincidences in language between this and Jī. Chin. xiii. 171, which are worthy of note:

' காதலான் ¹ கணிக்த கையக் கடியவே கினக்த கன்றி ஏதிலான் ரூர கம்பி எளிதென ² விறக்த பாவத் தூதில் ³ உருக வெக்த ஒன்னழற் செப்புப் பாவை ஆ, தகா தென்னப் புல்லி அலநுமால்,—யாடின வேக்தே!

Lord of elephants! He who, while his wife is fading away with grief, utters bitter reproaches, hardens himself, and transgresses with another's wife, trusting in the easiness of the crime; for his sin shall shriekingly embrace a brazen image heated thoroughly in a blast furnace till it glows with fire, while men cry out, Ah, horrid sight!'

<sup>1</sup> Or கிர்த. <sup>2</sup> Or வீழ்ர்த. <sup>3</sup> Or உருவ.

No copies of Jī. Chin. agree. The metre is ஆகிரியவிருத்தம், and the rhythm வி..  $\omega r$ ..  $\omega r$  || வி..  $\omega r$  ..  $\omega r$ 

#### 82.

பிறன்மினவியை விரும்புவோரிடத்தப்பகை பழிமுதலியவை அன்றி அறமுதலியன வக்தடையா.

அறம்புகழ் கேண்மை பெருமைஇந் நான்கும் பிறன்முர' நச்சுவார்ச் சேரா;—பிறன்முரம் நச்சுவார்ச் சேரும் பகைபழி பாவமென் றச்சத்தோ டிந்நாற் பொருள்.

The sinner forfeits much, and incurs much.

Virtue, praise, friendship, greatness, all these four draw not anigh the men who covet their neighbour's wife. Hatred, disgrace and guilt, with fear, these four possessions abide with men who covet their neighbour's wife.

Comp. my K. p. 222. Nīti. 79.

This seems to be K. 146. Which is the original? Or, are both from Sanskrit? பகைபாவம் அச்சம் பழிஎன கான்கும் இகவாவாம் இவ்லிறப்பான் கண்.

#### 83.

களவொழுக்கத்தினுல் அச்சமே அன்றி இன்பமில்லே.

புக்கவிடத் தச்சம், போதரும் போதச்சம், துய்க்கும் இடத்தச்சம், தோன்முமற் காப்பச்சம், எக்காலும் அச்சந் தருமால், எவன்கொலோ உட்கான் பிறனில் புகல்?

### Fear on every side.

In entering in there's fear; in home returning fear; during enjoyment is fear; in guarding the secret is fear; it evermore brings fear: why shuns he not with dread the entrance of neighbour's house?

### 84.

பிறன்மீடையாள் விரும்புதலால் பலதீங்குகள் கேரிடும்.

காணிற் குடிப்பழிஆங், கைஉறிற் கால்குறையும், மாணின்மை செய்யுங்கால் அச்சம் ஆம்;—நீணிரயத் துன்பம் பயக்குமாற் றச்சாரி, நீகண்ட இன்பம் எனக்கெணத்தாற் கூறு!

## The way of transgressors is hard.

If any one see, disgrace lights on the house; if any hand should seize, leg's maimed; in the doing of the shameful deed is dread; it yields as fruit vast hell's affliction: tell me, O profligate, what measure of delight is thine?

எ: கீ.—ப: கூறு.

#### 85.

பிறன் மினயாளிடத்திற் சென்றர் அநபவிக்குக் தீமைகள்.

செம்மைஒன் றின்றிச் சிறியார் இனத்தராய்க் கொம்மை வரிமுஃயா டோண்மரீஇ—உம்மை வலியாற் பிறர்மணேமேற் சென்*ரு*ரே இம்மை அலியாகி ஆடிஉண் பார்.

#### Punishment of ravishers.

Those who, in a former state, without any regard to right, becoming associates of the mean, enjoyed the embraces of beautiful women, and by violence approached their neighbour's wife, in this state will become eunuchs, and dancing shall earn their bread.

தனக்கு அன்புள்ளமன் இருக்கப் பிறன்மினயின் கண்ணுலே காணுதல் நன்றன்று.
பல்லார் அறியப் பறைஅறைந்து நாட்கேட்டுக் கல்யாணஞ் செய்து கடிப்புக்க—மெல்லியல் காதன் மீணயாளும் இல்லாளா என்றெருவன் ஏதின் மீணயாளே நோக்கு?

Why should a man who has his own wife look at his neighbour's?

While his loving wife dwells in his home, the tender one whom he espoused,—seeking (out an auspicious) day, and sounding the drum, for many folks to know,—and whom he guards as his own,—what means a man's glance at another's wife?

நோக்கு = நோக்குதல்.  $N\bar{\imath}ti$ . So.

#### 87.

பிறன்மின யாின அநுபவிக்கும் அநுபவம் தப்பது தீமையைத் தரும்.

அம்பல் அயல்எடுப்ப அஞ்சித் தமர்பரீஇ வம்பலன் பெண்மரீஇ மைந்துற்று— நம்பும் நிலேமையி னெஞ்சத்தான் றப்புரவு பாம்பின் தீலநக்கி அன்ன துடைத்து.

#### Pleasure dearly purchased.

The enjoyment of the man of unstable heart, who under the influence of infatuation, approaches his neighbour's wife and sets his affections upon her, while neighbours spread abroad his guilt, and kinsmen dread and mourn, is like (that of the person who takes pleasure in) licking a serpent's head.

### 88.

அறிவுடையோரிடத்த ஒர்காலத்தக்காமம் எழும்பிஞலும் அத விரைவிற்றணியும்.

பரவா வெளிப்படா பல்லோர்கட் டங்கா உரவோர்கட் காமநோய், ஓஒ கொடிதே! விரவாரு ணணுப் படல் அஞ்சி யாதும் உரையாதுள் ளாறி விடும்.

## The passions of virtuous men are under controul.

The disease of lust in men mighty (in wisdom) gains not ascendancy, is not revealed, does not remain fixed on many objects.

O! it is a cruel conflict; but fearing to incur shame in the midst of their foes, they say nothing about it, and it is extinguished within them.

#### 89.

காமம் அம்புமுதலியவற்றினுங் கொடியது.

அம்பும் அழுலும் அவிர்கதிர் ஞாயிறும் வெம்பிச் சுடினும் புறஞ்சுடும்;—வெம்பிக் கவற்றி மனத்தைச் சுடுதலாற் காமம் அவற்றினும் அஞ்சப் படும்.

# Lust the most deadly enemy.

Arrow and fire and sun with glistening rays may rage and burn; but these burn the outer man alone. Lust rages and distracts and burns the mind, and is more to be feared than they.

Here only the feet called இயற்சேர் are used, and the unusual rhythm is called தூற்றெரைச் செப்பல். [K. Introd. p. xxviii.] Nīti. 79.

# 90.

காமர் தீயினுங் கொடியது.

ஊருள் எழுந்த உருகெழு செந்தீக்கு நீருட் குளித்தும் உயலாகும்;—நீருள் குளிப்பினுங் காமஞ் சுடுமேகுன் றேறி ஒளிப்பினுங் காமஞ் சுடும்.

#### Fire and lust.

From the ruddy fire that fiercely rises in the village you may scape by bathing in water.—Although you bathe in water, lust will burn; and though you climb the hill and hide you there, still lust will burn!

உருகேற is differently explained by commentators. Murugēça Muthaliyār says, உரு = வெய்யம் 'heat,' கெரு = மிருந்த (வி. தெர. G. 153) 'abounding in '= 'fiercely raging.' Older commentators say, உருகு = உட்கு = 'dread,' எரு 'arising' = 'which is a source of dread.'

# CHAPTER X.

LIBERALITY.

அதிகாரம் க0.

ஈ ை க

(= வறியவநக்கு ஈதல்).

Chapter xxviii, which is headed runow (illiberality: absence of charity), should be read with this. In K. this is chapter xxiii.

Comp. B. I. S. 2741-2768: 'दाने न तुस्यो निधिरिस्त अन्यः', no store like liberality.' In Jī. Chin. xiii (§§ xvi, xvii) 225, 244 are two sections entitled தானம் and தானப்பயன் which may be studied. A great distinction is made between தீவயானதானம் (= gifts to devotees) and இடையானதானம் (= gifts to ordinary persons: indiscriminate charity). The following is odd:

' அடங்கலர்க் கீர்த தானப் பயத்திஞல் அலற முர்கீர்த் தடங்கட னடுவுட் டீவு பலவுள; அவற்றட் டோன்றி உடம்பொடு முகங்கள் ஒவ்வார்; ஊழ்களி மார்தி வாழ்வர்;— மடங்கலஞ் சேற்றத் தப்பின் மானவேன் மன்னர் எறே!

O king, whose dart is dreadful as the angry might of a lion (or *Yama*)! In the wide sea whose waters ceaselessly rave are many islands. These are assigned as the abode of *those who give to the undisciplined*. In these they have human bodies, but faces of brutes, and eat the fruit of ancient deeds.'

There seems here, as in many parts of Jī. Chin., some Greek influence at work.

#### Analysis:

- Under all circumstances cultivate a generous spirit: this opens heaven's door.
   [91. Comp. 271.]
- 2. Life has its vicissitudes: be generous while you may. [92.]
- 3. It is fate that enriches and impoverishes. Why spare? [93.]
- 4. It is churlishness in former life that brings poverty in this. [94.]
- 5. If you have nought to give, at least, beg not. [95.]
- 6. The generous and the churl like fruitful and sterile palms. [96.]
- 7. Even in time of poverty one must be generous. [97.]
- 8. Give to those that cannot make any return. [98.]
- 9. Little charities go to make a great sum. [99.]
- 10. Its praise fills all worlds. [100.]

This virtue is commended under the names of  $@_{\tilde{\nu}}^{\tilde{\nu}} = \tilde{\nu}^{\tilde{\nu}} = \tilde{\nu}^{\tilde{$ 

61 Cn. X. 91, 92. **ஈ** ை க.

In T. 6 we find the praise of '... அறவின்யைக் காராண்மைபோல ஒழுகல், . . . . living in the exercise of charity like the beneficence of clouds.' [See &ri, &in.]

Connected with it is the much-lauded பாத்தண்னுந்தன்மை [Lex. பகு], the habit of sharing food with others.' (T. 10, 12, 31, 40.) [See K. 44.]

் வருவாயுட்கால்வழங்கி வாழ்தல், one fourth of a man's income should thus be spent.' (T. 21.)

This is 'தானக் கொடுக்குர் தகைமை, the excellent quality of giving gifts.' (T. 23.)

The delight of charity is expressed in N. M. K. 37: ' . . . . இறக்க அறக்களி இல்லாதார்க் தேயுமுற் றேன்றம், the exquisite gladness of charity will appear when you give to those that have nothing.' [Comp. K. 224.]

### 91.

ஈகை வீடுபேற்றைத்தாம்.

இல்லா இடத்தும் இயைந்த அளவினுல் உள்ள இடம்போற் பெரிதுவந்து—மெல்லக் கொடையொடு பட்ட குணனுடை மாந்தர்க் <mark>கடையாவா</mark>ம் ஆண்டைக் கதவு.

Unchilled by adversity the good do good: heaven's gate is open to them.

Even in their adverse hour, up to the measure of their means, as in the prosperous times, with large rejoicing heart to give is their nature still. To such good men heaven's gate is never closed.

எ: கதவு.—ப: அடையாவாம். This must be compared with 271; and K. 218. Comp. B. I. S. 1237. This is a favourite topic with both Tamil and Sanskrit moralists.

# उदेति सविता तासस्ताम एवास्तमेति च। सम्पत्ती च विपत्ती च महताम एकरूपता॥

'Red rises the sun, and red he sets: in prosperity and in adversity the great are the same.' See also 112, 141, 150, 153, 212, 300, 343.

#### 92.

பொருள் உண்டான காலத்து அதை இறகப்பிடித்திராது யாவர்க்குங் கொடுத்தண்ணல் வேண்டும்.

முன்னரே சாநாண் முனிதக்க மூப்புள; பின்னரும் பீடழிக்கு நோய்உள ;—கொன்னே பரவன்மின்! பற்றன்மின்! பாத்துண்மின்! யாதுங் கரவன்மின்! கைத்துண்டாம் போழ்து.

#### Death, old age, disease stand round. Give!

Before (you) are death's day and age detestable; behind is disease that humbles pride. Discursive thoughts indulge not. Cling not to earth. Eat, sharing food; hide not your powers while wealth is in your hand.

எ: சாசான், மூப்பு, சோய், சீர். — ப: உன, பாவன்மின் ஆதி. பாத்த = பகுத்த. G. 41. சாசான். G. 153. Comp. 19.

# 93.

செல்வம் நீங்கும் ஆதலால் பிறர்க்கிட்டிண்க.

நடுக்குற்றுத் தற்சேர்ந்தார் துன்பந் துடையார், கொடுத்துத்தான் றுப்ப்பினும் ஈண்டுங்கால் ஈண்டும்; மிடுக்குற்றுப் பற்றினு' நில்லாது செல்வம், விடுக்கும் வினே உலந்தக் கால்.

# It is useless saving: fate gives and takes away.

Through dread of want they do not relieve the woes of men who as suppliants draw near! Yet although men enjoy and give, wealth grows in growing time: cling to it, and yet it flies when former deeds that brought wealth have lost their power.

விடுக்கும் is ambiguous. See Lex. விடு. This is K. 371, 376. Comp. ch. xi.

### 94.

முன்னர் கொடுத்தண்ணுதவர் பின்னர் இரந்தண்பர்.

இம்மி அரிசித் துணேயானும் வைகலும் நும்மில் இயைவ கொடுத்துண்மின் !—உம்மைக் கொடாஅ தவர்என்பர் குண்டுநீர் வையத் தடாஅ அடுப்பி னவர்.

#### Give according to your power.

Daily having given somewhat, though but the fraction of a grain of rice, according to your ability, eat ye (your own food).

Those who gave not in that world, men say, on this earth girt by deep waters are those on whose hearth nothing is cooked.

Those who give not in one birth become poor in the next.

#### 95.

இறப்போர்க்கு ஈதல்வேண்டும் வறமைக்காலத்த இரவாமைவேண்டும்.

மறுமையும் இம்மையு நோக்கி ஒருவற் குறுமா றியைவ கொடுத்தல்;—வறுமையால் ஈதல் இசையா தெனினும் இரவாமை ஈதல் இரட்டி உறும்.

Do charity for the sake of this world and the future; and beg not.

Regarding the other world and this world, give to any suppliant, in fitting way, according to your ability. And if on account of poverty giving is not possible, yet refraining from begging is twice as meritorious as giving.

எ: இரவாமை.--ப: உறம்.

#### 96.

ஈகைக்குணமுடையோர் பலர்க்கும் பயன்படுவர் அஃதில்லார் தமக்கும் பயன்படார்.

நடுஊருள் வேதிகைச் சுற்றுக்கோட் புக்க படுபீன அன்னர் பலர்நச்ச வாழ்வார்; குடி கொழுத்தக் கண்ணுங் கொடுத்துண்ண மாக்கள் இடுகாட்டுள் ஏற்றுப் பீண.

#### The fertile and sterile palms.

Those who live desired of many are as a fertile palm entered in the altar's enclosure, in midmost of the town. Those who, even when their house grows great, give not before they eat, are like the sterile palm in the burning ground.

எ: வாழ்வார், மாக்கள்.—ப: அன்னர், பனே. Comp. K. 216.

#### 97.

உலகம் வாழ்தலிற்கு வேண்டியது மழையும் இகையும்.

பெயற்பான் மழைபெய்யாக் கண்ணும் உலகஞ் செயற்பால செய்யா விடினுங்;—கயற்புலால் புன்ணே கடியும் பொருகடற் றண்சேர்ப்ப!— என்ணே உலகுய்யும் ஆறு?

In troublous time charity must not be omitted.

Even when the rain rains not in due season, if all the world should fail in virtuous actions that ought to be done, —Lord of the warring sea's cool shore, where acrid fume of fish in *Punnai's* perfume dies!—how scapes the world?

In times of adversity the good must still be charitable. எ: ஆற,—ப: என்னே. பெயற் பான் மழை = பெய்யவேண்டிய மழை. K. 218.

#### 98.

இரப்போர்க்கீதலே ஈகை ; மாறிவார்க்கீதல் கடன்கொடுத்தலோ டொக்கும்.

ஏற்றகை மாற்முமை என்னனுந் தாம்வரையா ஞற்முதார்க் கீவதாம் ஆண்கடன்—ஆற்றின்,— மலிகடற் றண்சேர்ப்ப!—மாறீவார்க் கீதல் பொலிகடன் என்னும் பெயர்த்து.

# Give to him who cannot recompense thee.

Denying to no out-stretched hand, to give to needy men as he hath power, is duty of a man.—Lord of the swelling sea's cool shore!—A gift to those that can return the gift is usury!

எ: ஈவது, ஈதல்,—ப: கடன், பெயர்த்து. Comp. K. 211, 221. தாம் = தமது. Another reading is வரையாது. See Lex. வர்.

ஒருவன் தன்னிடத்தள்ள பொருளளவுக் கேற்ப நாடோறஞ் சிறிதறஞ் செய்ய வேண்டும்.

இறப்பச் சிறிதென்ன தில்லென்னு தென்றும் அறப்பயன் யார்மாட்டுஞ் செய்க;—முறைப்புதவின் ஐயம் புகூஉந் தவசி கடிஞைபோற் பைய நிறைத்து விடும்.

Give though you have but little. The beggar's dish is filled in time.

Say not ''tis passing little,' nor ''tis nought I give;' on all confer thy boon of virtuous charity. Like the dish the mendicant presents from door to door, by frequent doles 'twill be filled full.

எ : அறப்பயன்.—ப : விடும்.—செ : அறப்பயனே. Comp. K. 223. G. 90, 120.

### 100.

ஈகையால் வரும்புகழ் மூவுலகத்தஞ் சென்றுபரவும்.

கடிப்பிடு கண்முரசங் காதத்தோர் கேட்பர்; இடித்து முழங்கியதோர் யோசீனயோர் கேட்பர்; அடுக்கிய மூவுலகுங் கேட்குமே சான்மூர் கொடுத்தார் எனப்படுஞ் சொல்.

#### The fame of charitable deeds.

The sound of beaten drum a *kātham* off they'll hear; the thunder's voice through a whole *yōjanai* will reach men's ears; the three successive worlds will hear the word that says, 'Men excellent their gifts have given.'

Comp. K. 233, 234. G. 93.

# CHAPTER XI.

OLD DEEDS.

அதிகாரம் கக.

பழவின

(= ழன்செய்தவிணயின்தன்மை).

This may be compared with K. ch. xxxviii, and my notes. The Tamil alter is the equivalent of the S. कर्मन् (setwal). Declar - 'twofold action,' = 'sinful and righteous deeds.' The words settle, Getwal, ute, comp (moipa), setwal, Getwal, but  $\theta$ , all of express the effects of those deeds for which each individual is responsible, but which are supposed partly to have been performed in former states of existence, and partly to be an eternal possession or fated allotment of the living element or soul, antecedent to all embodiment.

It is not here man's responsibility for his actions merely, a belief in which is essential to morals; but chiefly, at least, an unmerited load of guilt and resulting suffering: the soul's sad destiny.

The theory propounded in this chapter lies at the foundation of every Hindū system of religious philosophy.

Every living principle (20t, breath, life, soul) obtains its peculiar embodiment in the almost infinite range of possible transmigrations, according to the necessity imposed upon it by an eternal accompt of merit and demerit (22), accumulated in an infinite series of previous embodied states (42).

The distinction between good and evil deeds is often confused in the manuals; but all action is in one sense treated as evil, and is to be deprecated, since it leads to birth, higher or lower, and so delays the desired emancipation from all embodied existence, which all sects alike seek, and call by the same names (&@, @\$\$); though the condition of the emancipated soul is variously conceived. Not only is man's present organization determined beforehand absolutely by these old deeds (upellar), but his present experiences, and even his faculties, physical, mental, and moral [108], are thus unalterably fixed; his being's whole history is imprinted on the sutures of his skull before his birth. [110.]

This is fate (తెన్, కెటులెన్). But then what is man? And why prescribe to him duties? . . . .

The theory of the *Çaiva* system in regard to 'Old Deeds' is illustrated in the four verses appended. It is briefly as follows:—At the beginning of each Aeon there are

in existence (1) *Çiva*, the Supreme; (2) the aggregate of all souls, now disembodied; and (3) a threefold mass of what is called *Malam* (impurity): the three eternal categories of being (u@usursu). This *Malam* consists of (1) a veil of gross darkness (aggregate); (2) a mass of deeds, somehow conceived of as actual objective existences; and (3) Māyei (ursuu), which is the material of all embodiment. The unconscious souls, shrouded in that primeval darkness, are responsible, in some inexplicable fashion, for these old—eternal—deeds; the fruit of which must be consumed by each at the time of its maturity, before the soul can attain by successive steps an eternal and blissful union with the Supreme, whose essence, though as yet they know it not, they share.

The eternal *Çivam*, full of gracious compassion for these darkened, alienated, and burdened souls, begins the work of their deliverance. This renders necessary the evolution from  $M\bar{a}y\bar{a}$  of the phenomenal universe, the clothing of these souls with bodies, in order to provide for them the means and opportunities of consuming the fruit of deeds, and of thus at length obtaining release from the necessity of future embodiment; and in order thus to prepare the way for Mutti ( $\varpi \not = \varnothing$ ), or final deliverance. Thus the nature and circumstances of each successive embodiment, the joys and sorrows of each birth, and all the destinies of every being, depend solely upon these 'old deeds.' With this preliminary explanation, the following verses from the  $Civa-N\bar{a}na-pivag\bar{a}cam$ , the great text-book of the  $Caiva-Siddh\bar{a}nta$  system, will be intelligible, and may enable the student to grasp a subject, some idea of which is very necessary for all who would read the classics of South India, or enter into the feelings of the Tamil people.

[See also Sarva-daršana-sangraha (Bibliotheca Indica, Calcutta, 1858), pp. 80-90; and translated in Trübner's Series by Professors Cowell and Gough, pp. 112-127.]

# கன்மம் (=கர்மம். S. कर्म.)

1 தண்ணி இடும் உருவதனுக் கேற ஆஇ

<sup>2</sup> கானு போகங்களாம் <sup>3</sup> காசேரேற் பத்தி
பண்ணிவரும்; <sup>4</sup> ஆதலால் அகாதி ஆஇப்

<sup>5</sup> பலவாதி <sup>6</sup> அணுக்கடொறும் படர்வ தாதி

<sup>7</sup> எண்ணிவரு மனவாச கண்மத்தால் இயற்றும்
இயல்பினதாய் <sup>8</sup> மநிகதமாய் <sup>9</sup> இருபயணும் பாவ புண்ணியமாய்ப் <sup>10</sup> புலர்கால் மரணை மேவிப் பொருக்தும்; இத கண்முமலம் புகலும் ஆறே

#### [Translation with Commentator's notes.]

- ¹ They (கன்பம், இருவின்) are the cause of the assumption (at the time of EVOLUTION, by souls) of the forms (body) to which these become united. (Souls are embodied that they may feed upon the fruit of 'old deeds.')
  - <sup>2</sup> They give occasion to various experiences (of pleasure and pain).
  - <sup>3</sup> They cause death and birth (one body succeeding another).
- 'And therefore they are without beginning. (Every act of creation, or evolution, in each succeeding Aeon, presupposes the existence of 'deeds,' of which the fruit has to be consumed.)
- <sup>5</sup> They are many. (An infinite variety of forms are assumed, and in each of these an endless variety of pleasures and pains is experienced.)
  - 6 They are spread over all souls. (2001.)
- <sup>7</sup> Their nature is that they are done by the mind, speech, and body (they consist of thoughts, words, and deeds).

<sup>8</sup> Their seat is in the understanding (since all intellectual processes have action as their end).

CH. XI.

- <sup>9</sup> They exist as a twofold fruit of sin and merit (for desire of good, and aversion from evil having been brought into play, merit and sin accumulate, and the joys of paradise, or the sufferings of hell are experienced).
- 10 In the time of INVOLUTION (சங்காரக்காலம், ஒடுக்குங்காலம், புலக்காலம் = ' the time when things fade away, when phenomena disappear ') they are gathered into 'Causal Māyā' (together with the universe and all souls).

Thus is the 'taint of deeds' declared.

1 கண்மதெற்திரிவித்'; நற்சாதி ஆயுட் போகக் கடனதெனவரு'; 2 மூன்றும் உயிர் ஒன்றிற் கலத்தல் தொன்மை; 3 அதாழல்லறுணவாகா; 4 தானுக் தொடங்கடைவின் அடையாதே தோன்றமாறித் 5 தன்மைதரு தெய்விகம் முற்பவுதிகம் ஆன்மிகமாக் தகையில் உறும், 6 அசேதனசேதனத்தாலுஞ்சாரும்; 7 தன்மைபொடுதீமை தருசேதனதுக் இவணுக்குடில் அதன் ஊழ்வின்யா எணுகுத்தானே.

<sup>1</sup> The ways in which KANMAM operates are three: good 'genus' [= caste] (or low); (long or short) life, enjoyment (or suffering).

<sup>2</sup> These three from of old combine with each soul. (For when souls as the result of 'deeds' assume any body, that body must be of some genus, have some limit of life, and experience some joys or sorrows.)

- <sup>8</sup> That experience arises from 'ancient deeds' (επφ) and not otherwise. (For thus only can we account for vicissitudes, accidents, and strange experiences in life. The Commentator quotes K. 380.)
- \* And these (deeds) do not always present themselves (for the soul to eat their fruit) in the order in which they had their origin; but changing. (Thus when you sow, the recent seed, being softer, germinates earlier, and older seed, being harder, germinates later.)
- <sup>5</sup> They assume the nature of DIVINE (inflictions) [pains of birth, death, hell, etc.: which come by visitation of God]; ELEMENTAL (inflictions) [pains from rain, cold, heat, from a material agency involving the five elements of earth, air, fire, water, ether]; and ESSENTIAL (inflictions) [pains, of mind or body].
- [S. दैविक (from देव, 'god'), भूतिक, आत्मीक. Comp. Sānkhya Kārikā, Book I, Aphorism 1.]
  - 6 They proceed from unintelligent as well as intelligent agencies.
- <sup>7</sup> If you enquire how the experiences of good and evil visit the sentient soul,—they draw nigh to it through the operation of 'old deeds.'

The three kinds and names of (sciruoi) deeds.

- (I) Agamiyam [愛露地地。 S. 到7年 = 'having arrived']. These are deeds done in the present state or birth; the deeds of good and evil, of which the man is the conscious doer.
- (2) Çançitam [কল্লাকার S. মালিল = 'accumulated']. These are the store of deeds (eternal a parte ante) accumulated through the whole succession of infinite births; fruits which are ripening.
- (3) Pirārattam [Interpretation of the last-mentioned store as are ripe for fruition, and cause the next birth with its twofold experience.

¹ மேஸ்க்கு அருகிணமே எடிதென்னில் தங்கண் விருப்புடிவறப்பென அறி; ² ஆக்கிண்டியம் எல்லாம் மூலத்தகிண் பயில்வாம் என்னிறுமேன் மூற்றியதன் பயன் உனக்கு முகாக்கும் என்பா. ³ நூலைத்துகிண்கள் இருந்றன் ஆகும்; புந்நி நண்ணுத கின் கணுகும் கிண் என ஒன்றி ண்டையாம்; எலைத்தான் இதம் அத்தமாம்; இதனுல் அழுவா தெய்தி இடும் புண்ணிய பாகங்கள் என்றே.

<sup>1</sup> If you enquire what is the cause of 'new deeds,' it is the desires and aversions which arise while the soul is experiencing the fruit of 'old deeds' (pirārattam). (These are the seeds of future birth).

<sup>2</sup> And if you say all those actions (with desires and aversions too) are the operation of the original deeds, (the wise) will reply 'the result of what we do afterwards (in the present birth) will grow for thee.' (This is āgamiyam.)

<sup>3</sup> Actions done in the earth are of two sorts, actions which are involuntary, and actions which are wilful. From the beginning these are also right (HITAM) and wrong (AHITAM). From these unfailingly men obtain *merit* and *sin*.

நேற்கொழி னிகு வுரையின் இருவிக்கு உள்ளவாம்; நேன் இருன்குல் அழியாதாண் ஒழியா தன்னின்; நேற்றவற்றின் ஒருவிகுக்கோர் விகு வாயால் வீடு வைதிக்கை பம்பகரும்; மரபில் ஆற்றப் பற்றியதாகழியும்; இத <sup>4</sup> வில்யால் ஏற்கும் பான்மையும் ஆம் பண்ணுத பவிக்கும்; <sup>5</sup> முன்னஞ் கொற்றருதால் வழியின்வரின் மிகுதி சோரும், சோராதம் கதுமேலேத் தொடர்ச்சி ஆமே.

1 Twofold actions (merits and sins) are from deed, thought, and word.

<sup>2</sup> One of these is not destroyed by another. The participation of the fruit is not to be avoided by thee. [Good deeds and bad will not cancel one another. You must eat the fruit of each.]

<sup>3</sup> But the Vaidic-Çaiva system teaches that there is deliverance from the effect of (one) deed by means of (another) deed. If man act in conformity with the ordained method, deeds will pass away.

<sup>4</sup> This (expiation of the fault, guilt, evil result of deeds) is rendered possible by (paying) a price; and what you have not yourself done may avail for you. (You may hire a substitute to perform *Pirāyaççittam*, or expiatory rites.)

<sup>5</sup> If you do what the above-mentioned authorities enjoin, the heavier penalty is removed; and what is not so removed clings to you in a future birth.

#### Analysis:

- 1. Deeds unerringly come back to the doer. [101.]
- 2. Good deeds alone make life worth living. [102.]
- 3. Wishes are useless; man's condition is fixed by old deeds. [103, 104, 107, 109.]
- 4. Vicissitudes of life are the result of old deeds. [105.]
- 5. Death lets some men live, because they are not worth killing. [106.]
- 6. Men's vices too are the consequences of old deeds. [108.]
- 7. Men must accept their unalterable and inevitable destiny. [110.]

இளங்கள்ற தன்டு ஈன்றபசவைப் பாலுண்ணுங்காலத்தில் தேடி அடைவதுபோல முன்டு விடு தன்டு செய்தவடுள்ளே அடையும் காலத்தில் வந்தடையும்.

பல்லாவுள் உய்த்து விடினுங் குழக்கன்று வல்லதாந் தாய்நாடிக் கோடூலத் — தொல்லேப் பழவினேயும் அன்ன தகைத்தேதற் செய்த கிழவின நாடிக் கொளற்கு.

#### Deeds come home to the doer.

Although you send forth the tender calf amid many cows, it has unerring skill to seek out its own mother. Deeds of old days have even so the power to search him out to whom their fruit pertains.

See K. 376 and notes. G. 142.

ರ್ಜಾಟ = ದಿತ್ತಾಣ್ಣ್ಯತ್ತು. [Comp. ಆಕ್ರಾಪಿ, ಆರ್ಪ್ರಾಪಿ.] The acc. of respect: 'hath power in regard to searching out for itself.'

தொல்லேப் பழலினே is ஒருபொருட்பன் மெரிழி, a compound where one word is redundant. G. 150. So it is truly said, 'Your sin will find you out.' But this verse rather refers to deeds of a supposed former birth.

Comp. B. I. S. 5114 (from Mahā Bhā.):

# 'यथा धेनुसहस्रेषु वत्सो विन्दति मातरम्। तथा पूर्वकृतं कर्मे कर्तोरमंनुगच्छति॥

As amongst a thousand cows a calf knows its mother, so the deed done before finds out its doer.'

# 102.

அறஞ் சிறிதஞ் செய்யாதான் பிறந்திறத்திலயே பயஞை உடையவன்.

உருவும் இளமையும் ஒண்பொருளும் உட்கும் ஒருவழி நில்லாமை கண்டும் — ஒருவழி ஒன்றேயும் இல்லாதான் வாழ்க்கை உடம்பிட்டு நின்றுவீழ்ந் தக்க துடைத்து.

# A merely animal life.

Beauty and youth, and glittering wealth and reverence abide not in one stay. To him who, though he sees this, does no single virtuous act in this one stage of being, life's joy stands with the body and falls with it.

The idea is that if a man accumulate no merit of good deeds during his human embodiment, his life is a merely animal existence; and so when he dies all the gain of his earthly sojourn perishes with him. Comp. 120. Sipis = Sigis. G. 41, 143.

வேண்டியவாறே போகங்கள் அநபவிக்கவாரரு.

வளம்பட வேண்டாதார் யார்யாரும் இல்லே; அளந்தன போகம் அவரவ ராற்முன்; விளங்காய் திரட்டிஞர் இல்லேக் களங்கனியைக் காரெனச் செய்தாரும் இல்.

### Wishes are inoperative.

Who would not see Prosperity? All seek her gifts; but as men's ways are, so each man's enjoyments are meted out. Who made the *Vilam's* apple round? Or who gave its dusky hue to the *Kalam* fruit?

This really is intended to affirm the doctrine of necessity, the some being 'his destined way;' but it admits of a more useful interpretation: indulge not in idle wishes for happiness, but try to deserve it. Comp. 109.

#### 104.

யாவராலும் கல்விண்டூவிணப்பயன்கினத் தடுத்தல் கூடாது.

உறற்பால நீக்கல் உறுவர்க்கும் ஆகா; பெறற்பால் அனேயவும் அன்னவாம்; மாரி வறப்பிற் றருவாரும் இல்லே; அதனேச் சிறப்பிற் றணிப்பாரும் இல்.

#### What must be, must be.

Not even saints can drive away predestined ills; and all the fated gain must needs accrue. In time of drought who can bestow the rain? or who can check its rich abundance when it falls?

See Ellis, p. 98; *Hitō*. Pref. 61-64.

So Mū.: 'அடுத்தமுயன்றூம் ஆகுசானன்றி எடுத்த கருமங்கள் ஆகா:

Though you use strenuous efforts, save in the favouring day, your undertakings come to nought.'

Comp. also B. I. S. 2486:

# 'तन्न भवति यदभाव्यं भवति च भाव्यं विनापि यह्नेन । करतलगतमपि नश्यति यस्य तु भवितव्यता नास्ति ॥

What may not be is not; what is to be is without effort. What is in the very hand perishes, if it is not the man's destined possession.'

கல்வி அரிவு கேள்வி முதலியவற்றுற் பெரியரும் மடுமை கெட்டுவாழ்தல் முடிபெலிகோப்பயனே ஆம். தினேத்துணே:பர் ஆகித்தந் தேசுள் ளடக்கிப் பினேத்துணே:யார் வைகலும் பாடழிந்து வாழ்வர், நினேப்பக் கிடந்த தெவனுண்டா மேலே வினேப்பய னல்லாற் பிற?

#### Vicissitudes of life are fate.

Those who rose like stately palms, when their greatness is gone, become small as the millet seed, hiding their glory within,—and so they pass their days. This is the fruit of deeds of former days: when you think of it, what other cause can there be?

### 106.

சல்லோர் இறத்தந்குக் தீயோர் வாழ்தந்குங் காரணம் விணப்பயன்.

பல்லான்ற கேள்விப் பயனுணர்வார் வீயவும் கல்லாதார் வாழ்வ தறிதிரேல் — கல்லாதார் சேதனம் என்னும்அச் சேறகத் தின்மையால் கோதென்று கொள்ளாதாங் கூற்று.

# Why ignorant men live, while the wise die.

Those that know the fruit of varied and profound learning die off, while the unlearned joyously live on. Would you know the cause?—The unlearned possess within no 'sap of sapience;'—so death deems them refuse stalks, and takes them not!

### 107.

உலகத்துள் சிலர் வறியராய் இரந்துண்பதற்குக் காரணம்.

இடும்பைகூர் நெஞ்சத்தா ரெல்லாருங் காண நெடுங்கடை நின்றுழல்வ தெல்லாம் — அடம்பம்பூ அன்னங் கிழிக்கும் அலேகடற் றண்சேர்ப்ப! முன்னே வினேயாய் விடும்.

### Why some beg from door to door.

Lord of the sea's cool shore, where amid the wave swans sport, tearing to shreds the *Aḍambu* flowers! When those whose hearts are sore with urgent need stand begging, and wander through the long street, in sight of all, this is the fruit of former deeds.

#### 108.

அறிவுடையார் சிலர் தீக்கருமங்களேச் செய்தற்குக் காரணம்.

அறியாரும் அல்லர் அறிவ தறிந்தும் பழியோடு பட்டவை செய்தல்,— வளியோடி நெய்த னறவுயிர்க்கு நீள்கடற் றண்சேர்ப்ப !— செய்த வீணயான் வரும்.

#### Why even wise men sin.

They are not ignorant; but, though what man should know they know, yet they do deeds that bring guilt to their souls.—Lord of the wide sea's pleasant shore, where breezes breathe the lily's fragrance round!—This comes from former deeds.

எ: செய்தல்.—ப: வரும். So in B. I. S. 1217:

# 'उत्पादयति लोकस्य प्रीतिं मलयमारुतः।

The Malayāļam wind affords pleasure to the world.'

### 109.

அவரவர் செய்த நல்வினே தீவினே கிள அநபவித்தால் அன்றி அவை ஒழியா.

ஈண்டுநீர் வையச்துள் எல்லாரும் எத்துணேயும் வேண்டார்மற் றீய, விழைபய னல்லவை; வேண்டினும், வேண்டா விடினும், உறற்பால தீண்டா விடுதல் அரிது.

#### Desires are unavailing.

On the earth begirt by gathering waters no men desire in anywise evil things, but choice fruit of good things. Yet

whether they desire, or abhor, it is hard to shun the touch of what fate assigns.

This is against (விருப்பு வெறப்புகள்) desires and aversions (see note at the beginning of this chapter), which are the cause of āgamiyam.

Comp. 103 as to wishes, and K. ch. xxxvii.

#### 110.

இருவினேப்பயன்கின யாவரும் விருப்புவெறுப்பின்றி அநபவிக்கவேண்டும்.

சிறுகா, பெருகா, முறைபிறழ்ந்து வாரா, உறுகாலத் தூற்முகா, ஆமிடத்தே யாகும், சிறுகாஃப் பட்ட பொறியும்; அதஞல் இறுகாலத் தென்ணே பரிவு?

### Fate is unalterable. Why grieve?

The early fates diminish not, nor do they increase, they come not in order changed; help in troublous times is none; what haps will happen, there and then; and so, when all things fail, why grieve?

Comp. 117. G. 89. This is B. I. S. 92:

ञ्चचोद्यमानानि यथा पुष्पाणि च फलानि च । स्वं कालं नातिवर्तनो तथा कर्म पुराकृतम् ॥

# CHAPTER XII.

TRUTH: REALITY.

அதிகாரம் கஉ.

# மெய்ம்மை

(= உண்மையினது தன்மை).

In K. ch. xxx is entitled  $\omega_F \omega_F = \omega_F = \omega_F$ ; but here it is not simply truth as opposed to falsehood that is treated of, but also reality, as opposed to what is in appearance only. In a world of feigning and folly a man must be true.

Comp. B. I.S. 1257:

# 'धर्मः सत्यपरो लोके मूलं सर्वस्य चोच्यते।

Truth is chief among virtues in the world, and is called the root of all.'

#### Analysis:

- 1. Do not delude suppliants with vain hopes. [III.]
- 2. Be always the same. [112.]
- 3. Avoid the false friendship that cannot stand the test of adversity. [113.]
- 4. Wealth is essential alike to virtue and pleasure. [114.]
- 5. The poor man's words are unheeded. [115.]
- 6. The real nature changes not. [116.]
- 7. Scorn scorners. [117.]
- 8. Truth is one. Schools of thought many. [118.]
- 9. Make the best of things. [119.]
- 10. Nothing survives men but their deeds. [120.]

### 111.

தம்மை ஒன்ற கேட்டோருக்குத் தருவோம் என்றகூறிப்பின்பு தராதவர்கள் மிகவுங் குற்றமுடையவர்கள்.

இசையா வொருபொரு ளில்லென்றல் யார்க்கும் வசைஅன்று வையத் தியற்கை — நசையழுங்க நின்ருேடிப் பொய்த்த னிரைதொடீஇச் செய்த்தன்றி கொன்முரிற் குற்றம் உடைத்து.

#### Broken promises.

O maid with many armlets graced! To answer 'no' disgraces no man, when the boon asked exceeds his means.

It is the world's course. But to delay and cheat the soul faint with desire is a sin like his who 'slays' a benefit conferred.

எ: என்றல், பொய்த்தல்.—ப: அன்று, இயற்கை, உடைத்து. G. 91.

To 'kill a benefit' is a curious phrase; see K. 110. It means 'to pervert, turn good into evil.' Perhaps the idea of some etc. is 'while (the suppliant) is suffering from desire, the deceiving him by standing (as though about to give) and then running away from him.' This is a Sanskrit idiom too. See Lex.

#### 112.

மேலோருங் கீழோரும் தம்மியற்கைக் குணத்தில் ரின்றும் கீங்கார்.

தக்காருந் தக்கவர் அல்லாருந் தந்நீர்மை எக்காலுங் குன்ற லிலராவர்;— அக்காரம் யாவரே தின்னினுங் கையாதாங் கைக்குமாம் தேவரே தின்னினும் வேம்பு.

## Natures change not.

Men of worth, and men unworthy too, retain their natures ever unchanged. Whoever they be that eat it, sugar can never grow bitter; and *margosa* is bitter even when eaten by gods.

# 113.

செல்வர்க்கு யாரும் உறவினர்; வறியவர்க்குச்சிலர் உறவுடையோம் என்பர்.

காலாடு போழ்திற் கழிகினஞர் வானத்து மேலாடு மீனிற் பலராவர்; ஏலா இடரொருவர் உற்றக்கால்,— ஈர்ங்குன்ற நாட!— தொடர்புடையேம் என்பார் சிலர்.

### Friends in adverse and prosperous times.

When a man moves prosperously on, devoted kinsfolk are countless as shining stars that move in the upper heaven. But when grievous affliction haps,—Lord of the dripping hills!—few claim close alliance with him.

பொருளையார் அறமின்பக்கள் அடைவதம் அகிதில்லார் தன்பமுதவதம் உண்டை வடுவிலா வையத்து மன்னிய மூன்றில் நடுவண தெய்த விருதலேயும் எய்தும்; நடுவண தெய்தாதான் எய்தும் உலேப்பெய் தடுவது போலுந் துயர்.

Wealth the essential thing. Virtue, wealth, and pleasure.

Of the three things that endure upon this faultless earth, he who gains the midmost gains the two extremes also. He who gains not the midmost gains the cruel smart that the turtle feels when put into the pot to boil.

தொ. எ: ஒருவன், எய்தாதான்.—ப: எய்தம்.—செ: இருதில, தயர். Comp. 331. G. 137.

### 115.

செல்வர்சொல் வறியவர்சொல்.

நல்லாவின் கன்முயி ஞகும் விஃபெறாஉம்; கல்லாரே ஆயினுஞ் செல்வர்வாய்ச் சொற்செல்லும்; புல்லீரப் போழ்தி னுழவேபோன் மீதாடிச் செல்லாவா நல்கூர்ந்தார் சொல்.

The words of the rich and of the poor.

A young heifer fetches a good price when it is the calf of a good cow; so the words of rich men, though unlearned, pass current. Poor men's words, like the plough when moisture is scanty, merely graze the surface and are of no avail.

எ: சொல்.—ப: செல்லும், செல்லாவாம். See K. 1046. G. 14.

#### 116.

கல்வியால் இயற்கைக் குணும் மாறுமை.

இடம்பட மெய்ஞ்ஞானங் கற்பினும் என்றும் அடங்காதார் என்றும் அடங்கார்;—தடங்கண்ணும்! உப்பொடு நெய்பா றயிர்காயம் பெய்தடினுங் கைப்பரு பேய்ச்சுரையின் காய்.

Wisdom cannot benefit the undisciplined.

O wide-eyed one! though you cook the wild gourd, pouring in salt, ghee, milk, curds, and spices, it never loses

its bitterness. So those who never discipline themselves, though they may learn extensive works of true wisdom, never become disciplined.

எ: அடங்காதார், காய்.—ப: அடங்கார், கைப்பரு. G. 31. Addressed to a woman, the illustration is from her department.

#### 117.

தம்மை இகழ்வாரைத் தாமவரின் முன்னிகழ்க! தம்மை இகழ்வாரைத் தாமவரின் முன்னிகழ்க! என்னே அவரொடு பட்டது?—புன்ணே விறற்பூங் கமழ்கானல் வீங்குநீர்ச் சேர்ப்ப!— உறற்பால யார்க்கும் உறும்.

#### Scorn the scorners.

When men scorn you, before their faces scorn them too! what has a man to do with them?—Lord of the shore where beauteous *Punnai*-flowers perfume the glades that surround the swelling tide,—what's fated comes to all!

#### 118.

உண்மையைகளுதமிடத்துச் சமயங்கள் பலவே அன்றி, அச்சமயங்கள் கூறம் அறவோறி ஒன்றே. ஆவே றுருவின ஆயினும் ஆபயந்த பால்வே றுருவின அல்லவாம் ; — பால்போல், ஒருதன்மைத் தாகும் அறநெறி, ஆபோல் உருவு பலகொளல் ஈங்கு.

Cows of many colours, milk always white. Virtue one-many sects.

Though cows in form are diverse, the milk they yield is not diverse. The way of virtue, like that milk, is one in nature, though the schools that teach it here are like those cows, of many forms.

எ: பால், அறசெற், சமயங்கள் (தொகை).—ப: அல்லவாம், ஆகும், கொனல். So Vēm. i. 189: 'Pasula vanne vēru, pālellanokkaṭi:

The colours of cows are diverse, the milk is one.'

இவ்வுலகத்துப் புகழில்லாதாரும், முயற்சியால் வாழாதாரும், வசையில்லாரும், சாமனவும் செல்வம் அநுபவித்தாரும் இல்லே.

யாஅர் உலகத்தோர் சொல்லில்லார்? தேருங்கால் யாஅர் உபாயத்தின் வாழாதார்? — யாஅர் இடையாக இன்ஞத தெய்தாதார்? யாஅர் கடைபோகச் செல்வம் உய்த்தார்?

# Four questions. The common lot.

Look well! of whom hath not the world found word to say? And who have not by prudence prospered in life's way? Ah! who in life's mid course no bitter grief have known? Ah! who to end of life have kept their wealth their own?

This is evidently the same as B. I. S. 1606:

# कस्य दोपः कुले नास्ति व्याधिना को न पीडितः। व्यसनं केन न प्राप्तं कस्य सौख्यं निरन्तरम्॥

ರ್ಥಿಸಲು is rendered by one Commentator as  $= 4a\dot{p}$ , and by another as  $= 4a\dot{p}$  = 'none are faultless, so none escape *censure*.'

உடாயம் is used for 'means of success against an enemy.' These are சாயம், பேதம், தானம், and தண்டம், 'conciliation, division, bribery, and punishment.' Comp. Hitō-padēçam; and Jī. Chin. iii. 255, etc.

#### 120.

இறக்கும் பொழுத உடன் செல்வத தாஞ் செய்தவினேயே.

தாஞ்செய் விணயல்லாற் றம்மொடு செல்வதுமற் றியாங்கணுந் தேரிற் பிறிதில்லே; — ஆங்குத்தாம் போற்றிப் புணந்த உடம்பும் பயமின்றே கூற்றங்கொண் டோடும் பொழுது.

### Nothing accompanies in death but deeds.

Save a man's deeds nought goes with him, search where you will. The body which men cherish so, and adorn, is itself profitless indeed when death shall seize and hurry off with it.

Comp. ch. xi, and 5.

# CHAPTER XIII.

#### DREAD OF EVIL DEEDS.

அதிகாரம் கடி.

தீவி கோயச்சம்

( = பாவ ஒ்செய்தற்கஞ்சுதல்).

In K. ch. xxi has the same title, but the subject is quite differently and more effectively treated there.

#### Analysis:

A virtuous man must dread the evils which would render his dedication of himself unfruitful; and these are here—-

- I. Cruelty to animals; [121-123]
  - 1. by feeding on them; [121]
  - 2. by imprisoning them in cages; [122]
  - 3. especially by eating crabs; -[123]
- II. Association with false friends; [124-129]
  - 4. who pervert the righteous; [124]
  - 5. whose pretended friendship will be as the waning moon; [125]
  - 6. who will be as serpents; [126]
  - 7. whose minds are inscrutable; [127]
  - 8. who regard only their own interests; [128]
  - 9. who will ruin you in both worlds;-[129] and
- III. Addiction to worldly joys. [130.]

Comp. my K. pp. 241, 242.

#### 121.

அறிவிலார் மிருகாதிகளேக்கொலே செய்து உண்டு துறவுகெறியிற் செல்லார்.

துக்கத்துட் டீங்கித் துறவின்கட் சேர்கலா மக்கட் பிணத்த சுடுகாடு; — தொக்க விலங்கிற்கும் புள்ளிற்குங் காடே புலன்கெட்ட புல்லறி வாளர் வயிறு.

#### Men lead lives of self-indulgence.

The burning-ground is filled with the corpses of men that will not give themselves up to a self-renouncing life, but oscillate amid sorrows; and the maws of perverted foolish men are a mere burning-ground for beasts and birds.

எ: சுகொடு, காடு.—ப: பிணத்த, வயிறு.

#### 122.

இக்கொடியவர் நரகம் அடைவர்.

இரும்பார்க்குங் காலராப் ஏதிலார்க் காளாய்க் கரும்பார் கழனியுட் சேர்வர் — சுரும்பார்க்கும் காட்டுளாய் வாழுஞ் சிவலுங் குறும்பூழும் கூட்டுளாய்க் கொண்டுவைப் பார்.

### Penalty for imprisoning birds.

Their legs in iron bound, as slaves to alien lords, they will till the black and barren soil, who snared and kept in cages partridges and quails, that dwell in wilds where beetles hum amid the flowers.

எ: வைப்பார்.—ப: சேர்வர்.

Comp. K. 330. [Pope's K. p. 242.]

In Jī. Chin. xiii. 250-205 we have a striking illustration of this quatrain. Jīvagan, the hero of the poem, is met by a divine teacher, to whom he proposes the question, 'What is the history of my past transmigrations? What sin am I now expiating?' The Guru tells him the following story: 'In the country of Dādaki, in the city of Bhūmimātilagam, there was a king whose name was Pavanamādēvan. His wife was Cayamati. Their son's name was Codaran. You are that son. His parents married him to beautiful wives, and one day when he was sporting with them on the shore of a lake covered with lotus flowers, his wives begged him to cause some young cygnets to be caught and given them as pets. This he ordered his servants to do, and the ladies fed the young birds with milk and treated them with the utmost tenderness. One day the father of the young prince saw the captive birds, was horror-struck, and sending for his son, thus addressed him: "My son, those who separate birds and beasts from their kindred, and imprison them, will themselves in another birth be torn away from their kindred and reduced to captivity." [பூவைகிளிதோகை புணரன்ன மொடுபன்மா யாகைவை அவைதேத்திகோயினீத்தி அழ வாத்திக் காவல் செய்துவைத்தவர்கடத்தி கோயினீத்திப் போவர்...] The prince hearing this, was sore afraid, and caused the birds to be released and restored to their flowery home on the lake. He afterwards, in due time, renounced the kingdom, performed penances, became the Indra of an Aeon, and was incarnate in your person. Your own exile, captivity, and conflicts have all been the consequences of that one sin!' Jīvagan was so impressed by this narrative, that he renounced the world, gave himself up to a life of penance, and at last obtained release.

ஞென்கெளேத்தின்பவர் வருந்துவர்.

அக்கேபோ லங்கை யொழிய விரலழுகித் துக்கத் தொழுநோ யெழுபவே,—அக்கால் அலவணக் காதலித்துக் கான்முரித்துத் தின்ற பழவிண வந்தடைந்தக் கால்.

#### The penalty incurred by crab-eaters.

Like fire their palms shall glow, their fingers rot away, who loved in other times on crabs to feed, and broke their joints, what time the guilt of 'olden deeds' comes home, and leprosy's fierce pangs assail.

Understand உண்டவர்கள் as subject to எழுப.

In Jī. Chin. xiii. § 10, verse 164 etc., the punishments to be endured in different hells are described with terrible realism. See also Kāçi-Kāṇḍam, ch. viii. In Dante there is much that closely resembles these pictures, especially in the account of Malebolge.

#### 124.

கல்லொழுக்கமுடையாருக் இயெழுக்கமுடையாரைச் சேர்க்தாற்**கெவெர்.** 

நெருப்பழற் சேர்ந்தக்கா னெய்போல் வதூஉம் எரிப்பச்சுட் டெவ்வநோ யாக்கும்; — பரப்பக் கொடுவிணயர் ஆகுவர் கோடாருங் கோடிக் கடுவிணயர் ஆகியார்ச் சார்ந்து.

#### Bad companions.

Even things (soft and soothing) like *ghee*, when joined with the fierce heat of fire, will blaze and burn, and cause bitter anguish: so even upright men are perverted and give themselves up to deeds of utter evil, when they attach themselves to those whose deeds are evil.

<sup>்</sup> எ: போல்வத, கோடார்.—ப: ஆக்கும், ஆகுவர்.

அழக் becomes அழற் by poetic license. Comp. G. 35 and Nan. 255; also ch. xviii and xxiv, 171-180 and 231-240.

தீவினக்கு அஞ்சாத கீழோரதாட்பு வளராததேயும்.

பெரியவர் கேண்மை பிறைபோல நாளும் வரிசை வரிசையா நந்தும்;— வரிசையால் வானூர் மதியம்போல் வைகலுந் தேயுமே தானே சிறியார் தோடர்பு.

# Friendships with great and mean.

Great men's intimate regard will daily grow in order due like the crescent moon. Mean men's alliance like the full moon that rides the sky daily by degrees dwindles away of itself.

Friendship of the great with the great. Comp. 138, 166. K. 782. anthoneura. G. 137\*.

#### 126.

தகுதியில்வாத ஒருவரோடு கட்புக்கொள்ளின் தீதாய்முடியும்.

சான்ருேர் எனமதித்துச் சார்ந்தாய்மற் சார்ந்தாய்க்குச் சான்மூண்மை சார்ந்தார்க ணில்லாயின்,—சார்ந்தாய், கேள்! சாந்தகத் துண்டென்று செப்புத் திறந்தொருவன் பாம்பகத்துக் கண்ட துடைத்து!

## Disappointment and danger from foolish attachments.

Thou didst attach thyself (to unworthy persons), saying, they are men of absolute integrity! If to thee who hast thus attached thyself, integrity in those thine intimates does not appear; hear, O thou who hast so attached thyself, it is as if one opened a casket, thinking it contained an odorous unguent, and saw a snake within.

எ: (அத).—ப: கண்டதடைத்த.

#### 127.

இவர்நீமைக்கள் அடி இவர் அஞ்சார் என்ற ஒருவர் உள்ளக்கருக்கை அலிவது அரித. யாஅ ரொருவர் ஒருவர்தம் முள்ளத்தைத் தேருந் துணேமை உடையவர் ? — சாரல் கனமணி நின்றிமைக்கு' நாட, கேண் ! — மக்கள் மனம்வேறு செய்கையும் வேறு.

#### Man cannot fathom other men's minds.

What single man has power to search and clearly know the inmost self of other men? Lord of the land where weighty gems glisten on mountain slope, O hear!—Men's minds are otherwise, and otherwise their deeds.

B. I. S.:

# 'सृदुःखं पुरुपज्ञानं चित्रं स्रेपां चलाचलम्।

It is very hard to know men, their minds are never in one stay.'

#### 128.

தமக்கு ஒருபயன் கருதி கட்புக்கொள்பவர் கிகேகவ் குற்றமுடையதாகும்.

உள்ளத்தா னள்ளா துறதித் தொழிலராய்க் கள்ளத்தா னட்டார் கழிகேண்மை — தெள்ளிப் புனற்செதும்பு நின்ற²லக்கும் பூங்குன்ற நாட!— மனத்துக்கண் மாசாய் விடும்.

#### Friends from self-interest.

Lord of the flowery hilly land, where streams wash out and carry hither and thither (precious things) from the marshy land!—The effusive friendship of those who do not attach themselves (to us) in heart, but perform certain friendly acts merely to strengthen their own position, and who form friendships guilefully, will issue in disappointment to the minds (of those who are intimate with them).

உறித் தொழிலர் ஆகி = 'being persons of service which has strength.' This is quite ambiguous, but the context suggests the interpretation given. மணத்தக்கண்மாசாய் விடும் = 'will result faultily in the mind.' See உற in Lex.

#### 129.

தீவிணக்கஞ்சாதாரோடு கொள்ளும் நட்பு இருமைப்பயினயுள் கெடுக்கும்.

ஓக்கிய ஒள்வாடன் ென்னுர்கைப் பட்டக்கால் ஊக்கம் அழிப்பதூஉ' மெய்யாகும்; — ஆக்கம் இருமையுஞ் சென்று சுடுதலா னல்ல கருமமே கல்லார்கட் டீர்வு.

## Ruin from unfitting intimacies.

If the glittering sword a man brandishes (be allowed to) fall into the hands of his foes, it will assuredly come about that he will thus destroy also his own power of action. So wealth (bestowed on the foolish) will go and burn up (merit accruing in) both worlds, and therefore the really good thing is to keep clear of the foolish.

ஓக்கிய = ஓங்கிய (வலித்தல். G. 41). எ: தீர்வு.—ப: நல்லகருமமே (ஆகும்).

#### 130.

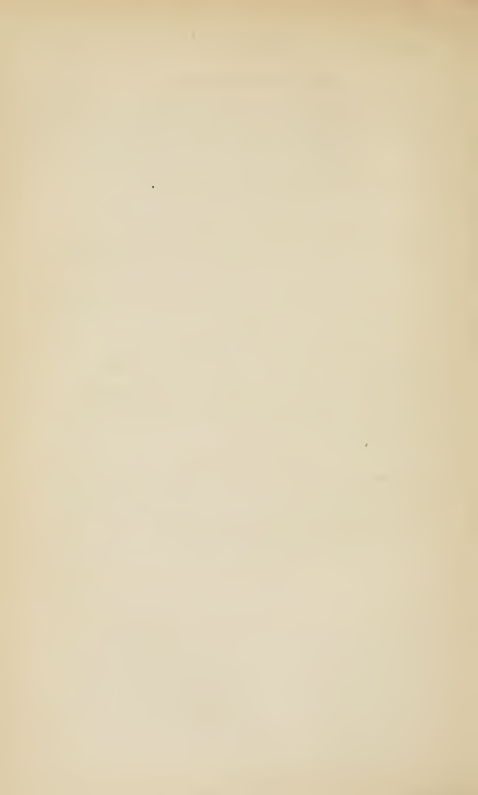
தீவினக்கஞ்சி அறஞ்செய்தோர்க்கு அதனினும் மீக்க பயனில்லே.

மணப்பாசங் கைவிடாய்; மக்கட்கென் றேங்கி எனேத்தூழி வாழ்தியோ, நெஞ்சே?— எணேத்தும் சிறுவரையே ஆயினுஞ் செய்தநன் றல்லால் உறுபயனே இல்லே உயிர்க்கு.

#### To do good is life's gain.

O mind! thou leavest not the bonds of home. How many cycles, pray, wilt thou live yearning still for children? Save the good he has done, however small its measure may be, there is no true result to any living soul.

END OF PART I.



# PART II.

# ON WEALTH.

இரண்டாவது: பொருட்பால்.

[CH. XIV-XXXIX.]

This division of the work treats of the good things of life, the way to obtain and enjoy them, and the evils that mar their enjoyment. The subjects are arranged in no very obvious logical order.

பொருள் = अर्घ. Beschi renders it curiously 'rerum proprietates;' Graul has 'de bonis,' 'vom Gute;' and Ariel, 'la fortune.' See my Kurral, Introd. pp. vii, viii.

This book comprises twenty-six chapters, and may be thus subdivided:

- § I. Essentials of well-being: learning (xiv); good family (xv); magnanimity (xvi); tact in intercourse with superiors (xvii); good companions (xviii); moral greatness (xix).
- § II. Means to a happy life: energy (xx); family affection (xxi); suitable friendships (xxii-xxiv); prudence (xxv, xxvi).
- § III. Right use and estimate of wealth: benevolence (xxvii); liberality (xxviii); want (xxix).
- § IV. Qualities that give dignity: self-respect (xxx); independence (xxxi); skill in controversy (xxxii).
  - § V. Things that degrade: folly and meanness (xxxiii-xxxvi).
- § VI. Domestic matters and miscellaneous: bad women and worthy matrons (xxxvii–xxxix).

The whole is a series of aphorisms full of homely proverbial philosophy connected with South-Indian middle-class life.



# CHAPTER XIV.

LEARNING.

அதிகாரம் கசு.

கல் வி

(= நூல்களேக்கற்றல்).

This is first among the means by which men obtain and rightly use 'the good things of life:' Qurgén.

The connection between this and civil government, which is maintained in the Kwrai, is here discarded.

#### Analysis:

- Learning is the chief ornament of man; and this, because it gives a sense of equity, and enlightens his conscience. [131.]
- 2. It has four special advantages, and is the remedy for unwisdom. [132.]
- 3. It dignifies men whatever their place of birth. [133]
- 4. It has three special advantages, and is the best legacy a man can leave to his children. [134.]
- 5. It requires discrimination. [135.]
- 6. It is to be respected wherever found. [136.]
- 7. The pleasures of learned converse are surpassingly great; [137]
- 8. and these increase with enjoyment. [138.]
- 9. Association with the learned gives wisdom even to the foolish. [139.]
- 10. But not worldly knowledge merely is to be sought, true wisdom is needful. [140.]

With this comp. Kurral 391-430, and the notes. Nīti. 2-25 are mainly on this topic.

## 131.

ஒருவற்குக் கல்வியழகே அழகன்றி ஆடை அணி முதலியவற்றன் வரும் அழகு அழகன்ற.

குஞ்சி அழகுங் கொடுந்தாணக் கோட்டழகும் மஞசள் அழகும் அழகல்ல; — நெஞ்சத்து நல்லம்யாம் என்னு' நடுவு நிலேமையால் கல்வி அழகே அழகு.

# Learning, the only beauty.

Beauty of locks, beauty of circling garments' folds, beauty of saffron tint: these are not beauty true. Integrity of soul that brings the conscience peace is learning's gift: that only is beauty true!

Lit., by means of that impartiality that says 'we are good.'

Comp. K. ch. xii and Pope's K. p. 253. Only the thoroughly instructed man can be fair-minded and intelligently just. The line strongly etc. = mens conscia recti. The kind of strong is stated in 140. Nīti. 13.

கல்லம் is விடோக்குறிப்புமுற்று, pl. 1st pers. agreeing with யாம். G. 93. கெஞ்சத்த = கெஞ்சத்தில். G. 152.

An inferior version of this is found in  $\bar{E}l\bar{a}$ . 75:

' இடைவனப்புக் தோள்வனப்பும் ஈடின் வனப்பும் நடைவனப்பு காணின் வனப்பும்—புடைசால் கழுத்தின்வனப்பும் வனப்பல்ல; எண்ணே டெழுத்தின் வனப்பே வனப்பு.

Beauty is not in waist, nor in arm, nor in strength, nor in deportment, nor in modesty, nor in a shapely neck: numbers and letters are beauty.' [K. 392, 407.]

Comp. B. I. S. 7609: 'विद्येव भूपरां पुंसां, the adomment of men is knowledge.'

## 132.

அஞ்ஞானம் ஆகிய கோயை கீக்குதற்குக் கல்வியினுஞ் சிறந்த மருந்நில்ஃ.

இம்மை பயக்குமால், ஈயக் குறைவின்முல், தம்மை விளக்குமாற், மும்உளராக் கேடின்முல், எம்மை உலகத்தும் யாங்காணேங் கல்விபோல் மம்மர் அறக்கு' மருந்து.

#### The remedy for bewilderment.

Since in this world it yields fruit; since given it grows not less; since it makes men illustrious; since it perishes not as long as (its possessors) themselves exist; in any world we see not any medicine that, like learning, removes the delusions of sense.

ஆல் occurs here four times. It is called by Tamil commentators அசையில். See G. 116. But it is the sign of the instrumental case, and hence is equivalent to 'since, by cause that,' acting as a case-ending to the whole clause, considered as a noun.

The infin. \*\*w and \*\*g (= \*\*g\*) make time-phrases, 'when given,' 'while they exist.' G. 140.

கீழ்க்குவத்தில் பிறக்தோர் ஆயினும் கற்றறிக்கவரே தெறப்புடையவர் ஆவர்.

களர்நிலத்துப் பிறந்த உப்பிணச் சான்மூர் விளநிலத்து நெல்லின் விழுமிதாக் கொள்வர்; கடைநிலத்தோர் ஆயினுங் கற்றறிந் தோரைத் தீலநிலத்து வைக்கப் படும்.

## The learned, though low-born, are first.

The excellent regard the salt produced in brackish *ground* as choicer than the *Nel* from fertile *soil*. It is fitting to place in the first *rank* the learned-wise, though (sprung) from the lowest *origin*.

The main word is கிலம், used in different senses. The first கிலத்து has ellipsis of 7th case; the second of the same, and of மிறக்க; the last of the 7th case. G. 152, 157. கற்றறிக்தோரை is governed by வைக்க = வைத்தல், which is subj. G. 145. படும் is pred. = தகுதியாம். The two sentences may be connected by அதுபோல, 'in like manner.'

#### 134.

தரு அன் தன் புதல் அர்க்கு ஒன்றனும் அழ்யாத கல்லிப் பொருங்யே தேடி வைக்கல் வேண்டும். வைப்புழிக் கோட்படா; வாய்த்தியிற் கேடில் லே; மிக்க சிறப்பின் அரசர் செறின் வவ்வார்; எச்சம் எனஒருவன் மக்கட்குச் செய்வன விச்சைமற் றல்ல பிற.

#### Learning, the best legacy.

It cannot be taken from its place of deposit; it does not perish anywhere by fire; if kings of surpassing grandeur are angry they cannot take it away; (and therefore) what any man should provide for his children as a legacy is learning. Other things are not (real wealth).

For உழி=place, see G. 63. படா. G. 89. என. G. 114. வாய்த்தே. G. 153. வாயில் உள்ளதே. ஏ: செய்வன. G. 95. ப: விச்சை. Comp. 280 and K. 67. Comp. B. I. S. 3240:

# 'न चौरहार्थे न च राजहार्थे विदेशयाने न च भारकारि । एतद्वनं सर्वेभनात्प्रधानं विद्याधनं यत्पुरुषा वहन्ति ॥

The wealth of learning, which men carry with them, is the best of all wealth; for it cannot be taken away by thickes, nor reft away by the king, nor is it burdensome in journeying from land to land.'

வாழ்தாள்கில; அவந்திலும் கோய்கள்பல; ஆகலால், யாவரும் இன்றியமையாத தால்களேயே சந்ச வேண்டும், கல்வி கரையில், கற்பவர் நாள்சில், மெல்ல நிணக்கிற் பிணிபல;—தெள்ளிதின் ஆராய்ந் தமைவுடைய கற்பவே,—நீர்ஒழியப் பால்உண் குருகிற் றெரிந்து!

#### Discriminating study.

Learning hath no bounds, the learner's days are few. If you think calmly diseases many wait around! With clear discrimination learn what is meet for you, like the swan that leaving the water drinks the milk.

See my K. p. 252. Note தனிச்சொல் in line 3.

Here are four sentences: subj. கல்வி, கான், பிணி, and ஒருவள் (understood); pred. இல, கல, பல, கற்ப. கற்ப, G. 83, is poet. 3rd pl. = 'they will learn,' and is used as an optative, 'let learn.' குருகு + இல, G. 61, 'like the bird.'

The mythic Hañça (அன்னப்பட்டு) is said to have the faculty of drinking only the milk in any mixture offered to it. The following is suggestive:

THERE IS A SENSE BEYOND THE SENSES! 'நாக்கின் அற்ப இனியசபை; மூக்கிஞன் மோந்தரிப எல்லா மலர்களும்;— கோக்குள்ளும் கண்ணிஞற் காண்ப அணியசுற்றை; தொக்கிருந் தெண்ணிஞன் எண்ணப் படும்.

By the tongue they know sweet flavours; by the nose they smell and know all flowers; by eyes that discern they see adornments; by thoughtful investigation of many combined (the truth of invisible realities) is thought out.'—[N. M. K. 78.]

Comp. B. I. S. 245 and 7605:

# स्त्रनन्त्रास्त्रं बहुलाश्च विद्याः खल्पश्चकालो बहुविद्यता च । यत्सारभूतं तदुपासनीयं हंसो यथा धीरमिवाझुमिश्रम् ॥

Which is the original? Comp. also Vēm. i. 166:

Pāla nīru kramamu paraga hamsa yerungu.

#### 136.

கல்விகற்றவனுடைய வருணத்தை நினக்கவேண்டாம்.

தோணி இயக்குவான் ெருல்லே வருணத்துக் காணிற் கடைப்பட்டான் என்றிகழார்,—காணும்! அவன் றணேயா ஆறு போயற்றே, நூல்கற்ற மகன்றணேயா நல்ல கொளல்!

Never mind the boatman's caste if he take you over!
As none contemn the ferryman, by old caste rule to lowest

rank assigned, but cross the stream by help he lends; so take thou teachings good and wise by help of him who is the learned man.

எ: ஒருவர். (தொகை.)—ப: இகழார், கொஎல். G. 85. தோணி = தோணியை. அவன் = அவ கோயே. ஆற = ஆற்றை. G. 152. போயற்ற = போய் அற்ற. இதில், போய் = போஞல். G. 137. கல்ல கொஎல் = கல்லவை கற்றக்கொள்ளக்கடவாய். ரெலில். றிணா. G. 38.

#### 137.

கற்றநிவுடையார்பவர் கூடி இருக்கு அடையும் இன்பத்தினுஞ் மறலோகத்தின்பஞ் சிறக்கதன்று.

தவலருந் தொல்கேள்வித் தன்மை யுடையார் இகலிலர் எஃகுடையார் தம்முட் குழீஇ நகலின் இனிதாயிற் காண்பாம்—அகல்வானத் தும்பர் உறைவார் பதி.

The supreme enjoyment of the society of learned and amiable men.

We shall see whether any greater bliss is found in the city inhabited by the dwellers in the ample heaven than is felt when men of natures formed by old imperishable lore, from rivalries exempt, keen as tempered steel, meet together and laugh.

Comp. 233 and B. I. S. 5390. See goods Qarin line 3.

#### 138.

**க**ற்ருர், கல்லாதவர் கொள்ளும் நட்பின் இயல்பு.

<mark>க</mark>ணேகடற் றண்சேர்ப்ப! கற்றறிந்தார் கேண்மை நுனியிற் கரும்பு தின்றற்றே;—நுனிநீக்கித் தூரிற்றின் றன்ன தகைத்தரோ பண்பிலா ஈரம் இலாளர் தொடர்பு.

The friendship of the learned ever grows sweeter, that of the unlearned ever diminishes in sweetness.

Lord of the cool shore of the resounding sea! intimacy with learned people is like eating sugar-cane from the (tender, juicy) tip; association with graceless, sapless men is like leaving the (tender) tip and eating it from the (hard, dry) root.

எ: கேண்கைய, இதாடர்பு.—ப: தின்றற்று, தகைத்து. கிளைகடற்றன் சேர்ப்ப. G. 153, 152, 50, 64. தின்றன்ன, தின்றந்தே = தின்றந்போலும். G. 137. அரோ, அசைகில். Comp. also 125, 166.

#### கேண்மை.

The enduring character of real friendship is a favourite topic with Tamil poets. In Jī. Chin. xiii. 139 the fragrant unguent with which the queens anointed their hair is thus described:

[Metre: .. வி | .. மா | .. மா bis. G. 193.] ' ஒருபகல் பூசின் ஓராண் டொழிவின்றி விடாத காறும் பெரியவர் கெண்மை போதும் பெறற்கரும் வாச வெண்ணெய்.

Perfumed unguent rarely found, resembling the friendship of the great, yielding for a year unfailing fragrance, if it be used but for a single day!'

## 139.

கற்றவரின் சாவகாசம்.

கல்லாரே ஆயினுங் கற்ருேரைச் சேர்ந்தொழுகின் நல்லறிவு நாளுந் தஃப்படுவர்; — தொல்சிறப்பின் ஒண்ணிறப் பாதிரிப்பூச் சேர்தலாற் புத்தோடு தண்ணீர்க்குத் தான்பயந் தாங்கு.

The benefits of association with the learned. The pot impregnated with odour.

Though themselves unlearned, if men live in association with the learned they advance daily in excellent knowledge. The new vessel, by contact with the *Pādri*-flower of old renown and lustrous hue, imparts fragrance to the cold water it contains.

எ; மனிதர். (தொகை.) — ப; திலப்படுவர். ஆயினும், G. 141. படுவர், G. 124. ஒண்ணிற — ஒன்னிய நிறத்தையுடைய.

#### 140.

அறநூல்களேக்கற்க வேண்டும்.

அலகுசால் கற்பின் அறிவுநூல் கல்லா துலகநூல் ஒதுவ தெல்லாங்— கலகல கூஉந்துணே அல்லாற், கொண்டு தடுமாற்றம் போஒந்துணே அறிவார் இல்.

Books of wisdom are the best. Others cannot remove confusion of mind.

If men leaving works of wisdom, that contain well-weighed instruction, unstudied, devote themselves to the recitation of mere worldly literature, they will acquire a store of empty high-sounding words, but not that wisdom by means of which mental confusion (that treats unreal things as real) is removed.

எ: அறிவார்.— ப: இல், அலகு சால் = எண் அமைக்க நூல்கின. G. 157. கற்பின். G. 86. கூ உம், போம் = கூவும், போகும். G. 14, 87. Comp. K. 3.4.

# CHAPTER XV.

HIGH BIRTH.

அதிகாரம் கடு. குடிப்பிறப்பு

( = உயர்வாகிய தடியிற்பிறத்தல்).

This chapter can only be taken as a strong affirmation of the truth that nobility of heart and conduct is the only true nobility; without this the mere accident of birth in a noble family only renders the ignoble more conspicuously contemptible.

#### Analysis:

- 1. Adversity changes not the essentially noble man; [141, 147, 148, 149, 150]
- 2. nor does prosperity dignify the essentially ignoble. [142.]
- 3. True courtesy is nobility. [143.]
- 4. Essential nobility possesses: [144, 145, 146]
  - a. Instinctive perception of right and wrong; [144]
  - b. Sensitive dread of guilt; [145]
  - c. Fondness for good people, pleasant speech, liberality, and purity of soul. [146.]

With this K. ch. xcvi must be minutely compared.

The following (T. 92) is a fitting motto for the chapter:

' விமுத்து‱ரத் தோன்று தவனும் — எழுத்திண் ஒன்றும் உணராத எழையும் — என்றும் இறந்தரை காமுறு வானுமிம் மூவர் பிறக்கும் பிறவா தவர்.

He who does not spring from virtuous ancestry; the wretched fellow who knows nothing of letters; he who delights in words that offend: these three though born among men are not men.'

#### 141.

வறமைக்காலத்தும் உயர்ந்தகுடியிற்பிறந்தோர் நல்லொழுக்கத்தினின்றதவரர்.

உடுக்கை உலறி உடம்பழிந்தக் கண்ணும் குடிப்பிறப் பாளர்தங் கொள்கையிற் குன்மூர்; இடுக்கண் ட‰வந்தக் கண்ணும் அரிமா கொடிப்புற் கறிக்குமோ மற்று? In adversity noble men do not desert their principles.

Though their clothes may be old and their body worn with want, men of noble birth diminish nothing of their due observances. Will the lion nibble the creeping grass although sorest need should assail him?

Comp. K. ch. xcvii, and 148.

## 142.

மேன்மக்களின் இயல்பு.

சான்முண்மை சாயல் ஒழுக்கம் இவைமூன்றும் வான்ருேய் குடிப்பிறந்தார்க் கல்லது,—வான்ருேயும் மைதவழ் வெற்ப!—படாஅ பெருஞ்செல்வம் எய்தியக் கண்ணும் பிறர்க்கு.

The high-born only have perfect excellence, greatness, and good manners.

Lord of the hills traversed by clouds that touch the heavens! true excellence, and dignity, and good conduct,—these three things belong to men of race that touches heaven, and not to others, even though they may have acquired great wealth.

## 143.

மேன்மக்களின் ஒழுக்கம்.

இருக்கை எழுலும் எதிர்செலவும் ஏனே விடுப்ப ஒழிதலோ டின்ன,—குடிப்பிறத்தார் குன்மு ஒழுக்கமாக் கொண்டார்; கயவரோ டொன்மு உணரற்பாற் றன்று.

The noble only have an instinctive sense of propriety.

Rising from their seat (at the approach of worshipful persons), going forth to meet them, departing when they

dismiss, and such-like things, the well-born maintain as invariable decorum. The low understand not one of these things. [Or, These are not to be confounded with the low.]

இருக்கை எழல் = இருக்கையை வீட்டு எழுக்திருக்குதல். விடுப்ப ஒழிதல் = அவர்கள் அனுப்பிவிட் டால் உடனே போய் விடுதல். See Lex. ஒன்று.

# 144.

ஒருவாக்கு நற்குடியிற்பிறத்தல் கூடுமாயின் அவருக்கு அதனினும் ஊதியம் இல்லே.

நல்லவை செய்யின் இயல்பாகுந் தீயவை பல்லவர் தூற்றும் பழியாகும்;— எல்லாம் உணருங் குடிப்பிறப்பின் ஊதியம் என்னே, புணரும் ஒருவர்க் கெனின்?

#### Noble birth makes duty easy.

If men (of noble birth) do good things it is natural to them. As to evil things (to commit these is impossible to them); for this would be guilt which many would bruit abroad. What greater good then can accrue to men than high-birth, if it be their lot, to which the perception of all (these things) belongs!

This is identical with K. 951. Virtue is instinctive, and a sense of generous shame renders evil impossible. [செப்பம் and காண்.] 'Noblesse oblige.'

குடிப்பிறப்பின். (G. 61. ஒப்பு.)

In  $\bar{E}l\bar{a}$ . 4. தக்களக்கேல் அவற் அற்ற ஆதல் எளிதாம் seems to throw light on this somewhat obscure verse: 'really worthy persons rarely fall and easily rise (since their nature is averse from what is low and evil and inclined to what is lofty and excellent).' அவற் from S. স্বৰ = 'what is faulty.'

# 145. இழிகுடியிற் பிறக்தார் கவ்வாமை முதவியவற்றிற்கஞ்சார்; ஆதவால் ஓரறிவுயிரினுங் கடை ஆவார்.

<mark>கல்லாமை அச்சங் கயவர் தொழில்அச்சஞ்,</mark> சொல்லாமை உள்ளும்ஓர் சோர்வச்சம்,— எல்லாம் இரப்பார்க்கொன் றீயாமை அச்சம்;—மரத்தார்இம் மாணுக் குடிப்பிறத் தார்.

#### These four pious fears exist only among the really worthy.

Dread of unlearned ignorance; dread of the work that base men do; dread of forgetful slip in words which one must not utter; dread of not giving to those that ask: those who are born of a race not so distinguished by conscientious fears are as trees.

Those who have not this instinctive shrinking from all that entails disgrace are not worthy to be classed as human beings. But see Lex. 10.150. K. 600.

இம்மாண = இவ்வகையான மாட்சிமையில்லாத, கல்லாமை etc. [G. 152. Fourth case.] Note the தனிச்சொல் in line 3.

#### 146.

இக்காங்கும் உயர்குடியிற் பிறக்தார்மாட்டே உளவாகும்.

இனநன்மை, இன்சொல், ஒன் றீதன்மற் றேணே மனநன்மை, என்றிவை எல்லாம்,—கனமணி முத்தோ டிமைக்கு' முழங்குவரித் தண்சேர்ப்ப!— இற்பிறந்தார் கண்ணே உள.

# The fine qualities of the high-born.

Lord of the roaring salt-sea's cool shore, where gleam rare gems with pearls! Association with the good, pleasant speech, a liberal hand, and purity of mind,—all these are only found among the nobly born.

Comp. K. 953, where the four are ககை, ஈகை, இன்சொல், இகழாமை.

#### 147.

உயர்குடியிற்பிறந்தோர் வறுமையால் வருத்தம் உற்றகாலத்தும் செயத்தக்க அறவ்களேச் செயாளிற்பர்.

செய்கை அழிந்து சிதன்மண்டிற் ருயினும் பெய்யா ஒருசிறை பேரில் உடைத்தாகும்; எவ்வம் உழந்தக் கடைத்துங் குடிப்பிறந்தார் செய்வர் செயற்பா லவை.

#### High-born men do their duty always.

Though its frame-work has perished, and thronging white ants infest it, in a spacious mansion some room will still afford shelter from the rain. Thus, although want annoys them, the nobly born even yet will do what should be done.

This is K. 955. For the last line, comp. 153 and 185. Comp. S. क्रतेयमेच कर्म. ச: இல், குடிப்பிறக்கார்.—ப: உடைத்தாகும்.—செ: கிறை, பாலவை.

## 148.

பெரியவர் வறமைக் காலத்தம் அரஞ்செய்தர்குத் தளர்ச்சு உருர்.

ஒருபுடை பாம்பு கொளினும் ஒருபுடை அங்கண்மா ஞாலம் விளக்குறாஉந்—திங்கள்போல் செல்லாமை செவ்வனேர் நிற்பினும் ஒப்புரவிற் கொல்கார் குடிப்பிறத் தார்.

The moon when half in the serpent's mouth still gives light.

Like the moon which affords light to the fair and spacious earth with one side, while the dragon holds the other, the nobly born do not become remiss in works of seemly benevolence, though poverty (inability) stand fronting them.

Comp. 241.

## 149.

கற்குடியிற்பிறக்கார் வறமைக்காவத்தஞ் செய்யும் அறத்தை மற்றையோர் செல்வமுற்றகாலத்தஞ் செய்யார்.

செல்லா இடத்துங் குடிபிறந்தார் செய்வன செல்லிடத்துஞ் செய்யார் சிறியவர்;—புல்வாய் பருமம் பொறப்பினும் பாய்பரி மாபோல் பொருமுரண் ஆற்றுதல் இன்று.

# The deer becomes not a charger.

Men of mean descent, even when all goes well with them, will not perform the good deeds that the well-born will do, even when things do not go well with them.

Though the antelope should bear a pillion, it rushes not to war like the prancing charger.

வறுமை உற்றகாலத்தில மேன்மக்களின் செயல்.

எற்ரென்றும் இல்லா இடத்துங் குடிப்பிறந்தார் அற்றுத்தற் சேர்ந்தார்க் கசைவிடத் தூற்முவர்; அற்றக் கடைத்தும் அகல்யா றகழ்ந்தக்கால் தெற்றெனத் தெண்ணீர் படும்.

The noble even in poverty afford aid to those who seek it.

The nobly born, even when destitute, are props in time of feebleness to the needy ones that draw nigh to them. So, when the wide river is dry, if you dig in its bed, forthwith clear waters gush out.

எ: குடிப்பிறந்தார்.—ப: ஊற்றுவர். Another reading is தண்ணீர்.

Comp. 185. Here ஊற்ற = ஊன்றகோல் = 'prop, support;' but it is also from v. ஊற, 'a spring.'

# CHAPTER XVI.

GREAT MEN.

அதிகாரம் கசு.

மேன்மக்கள்

( = மேலோரதுதன்மை).

Men of lofty mind.

The high-born spoken of in the last chapter should of course be great in character also; but they may be unworthy. This chapter treats of those who are great not merely by accident of birth, but by essential excellence: it is the picture of moral elevation (Curimou = Curimou + Super) or magnanimity (AISTITE).

#### Analysis:

- High-souled men cannot endure a stain: they must be without reproach, and are sensitively jealous of their honour. [151.]
- 2. They aim at noble ends, and do not care for present results alone. [152.]
- 3. No pressure of want induces them to sacrifice principle. [153.]
- 4. They at once recognise one who is worthy, and do not forsake him. [154, 159.]
- 5. They are distinguished by courteous forbearance in regard to the ignorant. [155.]
- 6. They are not easily provoked. [156.]
- 7. They are consistently virtuous. [157, 158.]
- 8. Their friendship is a mine of blessing. [160.]

#### 151.

மேலோர் தம்மிடத்திற் சிறிதுகுற்றமும் வரப் பொருர்.

அங்கண் விசும்பின் அகனிலாப் பாரிக்குந் திங்களுஞ் சான்ரேரும் ஒப்பர்மற் றிங்கண் மறுவாற்றும்; சான்ருேர்அஃ தாற்குர்,—தெருமந்து தேய்வர் ஒருமா சுறின்.

## The good cannot endure a stain.

The moon that diffuses light through heaven's fair realms, and truly worthy men are alike: yet *that* endures a spot,

while the truly worthy endure it not;—perplexed and sad they pine away if but one stain appear.

Comp. K. 957. Note the second gende Gere in line 3. Comp. also B. I. S. 2249; Pañch.i. 231: 'चन्द्रे लाञ्छनता, there are spots in the moon.'

#### 152.

மேலோர் செய்ய இசைவதாயினும் இசையாதாயினும் பெருங்காரியங்கினயே செய்ய எண்ணுவர்.

இசையும் எனினும், இசையா தெனினும், வசைதீர எண்ணுவர் சான்ரூர்;—விசையின் நரிமா உளங்கிழித்த அம்பினிற் றீதோ அரிமாப் பிழைப்பெய்த கோல்?

## Aim high! Better miss a lion, than hit a jackal.

Whether success attend, or do not attend the work, the excellent will ever ponder blameless ends.—Is the shaft that missed the lion worse than the arrow sent forth, that with its impulse pierced the jackal's heart?

பிறைப்பு = பிறைப்ப = பிறை க்க = 'so as to miss the mark.'  $g_{\sigma} =$  கிற்கும்படி. G. 140. Comp. K. 772, 596.

## 153.

மேன்மக்கள் வறமையாற் றளர்ச்சியுற்ற காலத்தஞ் செய்யத்தக்க அறத்தையே செய்வார்.

நரம்பெழுந்து நல்கூர்ந்தார் ஆயினுஞ் சான்ருேர் குரம்பெழுந்து குற்றங்கொண் டேரூர்;—உரங்கவரு உள்ளமெனு நாரினுற் கட்டி—உளவரையால் செய்வர் செயற்பா லவை.

#### The excellent are not led by want to commit evil.

The excellent, though emaciated and poor, do not transgress the limits of virtue and commit evil. With wisdom for the pillar, with perseverance as the band, they bind (the mind); and as long as they live they do what it behoves them to do.

Comp. 147. See say in Lex. Note the second solls Gen & in line 3.

மேலோர் ஒருவரை ஒருகான் காணினும் அவரைத் தொன்றுதொட்டு வக்த கட்பினராகக் கொள்வர்.

செல்வுழிக் கண்ணெருநாட் காணினஞ் சான்றவர் தொல்வழிக் கேண்மையிற் மூேன்றப் புரிந்தியாப்பர்;— நல்வரை நாட!—சிலநா ளடிப்படின், கல்வரையும் உண்டா நெறி.

The good never forget even a casual acquaintance.

Lord of the land of goodly hills!—If trodden for a few days a path is formed over even the craggy hill; so, excellent persons, though they have seen (worthy) men only for one day, as they were travelling, will bind them to their soul, exhibiting all the marks of an ancient friendship.

கேண்மையில் G. 6) = like : ஒப்பு.

#### 155.

மேலோர் அறில்லார் பிழைபடக் சந்நவந்தைப் பிரசங்கிக்கினும் அவரை அவறியாற அதினக் கேட்பார். புல்லா எழுத்திற் பொருளில் வறுங்கோட்டி . கல்லா ஒருவன் உரைப்பவுங் கண்ணேடி நல்லார் வருந்தியுங் கேட்பரே மற்றவன் பல்லாரு ணுணல் பரிந்து.

The good listen with patient courtesy to the orations of the ignorant.

Even when one speaks who has an ungrammatical knowledge of the letter, but not of the meaning, who is of a low (empty) school, and is unlearned, the good with kindly compassion will listen, though it is pain to them, being grieved that he should be put to shame in the presence of many.

G. 190. ஒருவிகற்பம். One rhyme. Comp. 316.

#### 156.

மேலோர் தம்மைக் கீழோர் மிகவையினும் தாம் அவரை வைதலிலர் ஆவர்.

கடித்துக் கரும்பினேக் கண்டகர நூறி இடித்துநீர் கொள்ளினும் இன்சுவைததே ஆகும; வடுப்பட வைதிறந்தக் கண்ணுங்—குடிப்பிறந்தார் கூருர்தம் வாயிற் சிதைந்து.

#### Sugar-cane, crush it as you will, is ever sweet.

Although you bite the sugar-cane, crush it till its joints are broken, grind it, and express its juice, it still will be sweet. The highly born, even when men have passed by abusing them so as to wound, never lose their self-respect so as to utter from their mouth (words of abuse).

But see இதை in Lex. There is a தனிச்சொல் in line 3.

# 157.

மேலோர் மறக்துக் தீங்குசெய்யார்.

கள்ளார்கள் ஞண்ணர், கடிவ கடிந்தொரீஇ, எள்ளிப் பிறரை இகழ்ந்துரையார்,—தள்ளியும் வாயிற்பொய் கூ*ரு*ர், வடுவறு காட்சியார் சாயிற் பரிவ திலர்.

#### The wise free from gross evils.

They defraud not, drink not palm-wine, shun what is forbidden, never despise and speak contemptuously of their neighbours, nor even forgetfully do they utter anything untrue with their mouth: these men of faultless vision grieve not though they fall into distress.

See K. 199, and note the use of aris throughout.

#### 158.

பிறர் இரக்கியத்தைக் கேளாமை, அயலாருடைய மினவியை விரும்பாமை, தீச்சொற்கிள**ப் பேசாமை** முதலிய எற்குணங்கள் மேன்மக்களிடத்தில் உண்டு.

பிறர்மறை யின்கட் செவிடாய்த்—திறனறிந் தேதிலார் இற்கட் குருடஞுப்த்—தீய புறங்கூற்றின் மூகையாய் நிற்பானேல் யாதும் அறங்கூற வேண்டா அவற்கு.

#### When a man should be deaf, blind, and dumb.

Deaf to others' secrets, blind to his neighbour's wife, dumb to evil backbiting—if, knowing what is befitting, a

man thus abides, it is not necessary to teach him any virtuous precepts.

Comp.  $ar{E}lar{a}$ . 20 : 'பல்லார் மறையிற்கெவியிலன்; தீச்சொற்கண்மூங்கை:

In regard to others' secrets without an ear, in regard to evil words dumb.'

So in  $\bar{E}l\bar{a}$ . 6, 15: 'Ann Annales', the ethical teaching of strangers is strange to him:' he needs no other teaching.

Note the rhymes in lines 1, 2.

# 159.

கீழேரர் தம்மோடொருவர் கெடுகாட்பழகினும் அவரைகன்கு மதியார்: மேலோர் கண்ட அன்றபோல் என்றம் கண்குமதிப்பார்.

பன்னைஞ் சென்றக்கால் பண்பிலார் தம்முழை என்னுும் வேண்டுப என்றிகழ்ப;— என்னுும் வேண்டினு நன்றுமற் றென்று விழுமியோர் காண்டொறுஞ் செய்வர் சிறப்பு.

# Seek the good, they are always kind.

They who are destitute of kindly courtesy, even after the lapse of many days, will contemn (those that visit them), saying, 'they will ask something of us.' The excellent will treat them with distinction whenever they see them, saying, 'if they ask something of us, it is well.'

#### 160.

நற்குடியில் பிறக்தாரைச் சேர்க்தொழுகுவேரர் எல்லாக**ல**மும் பெறவர்.

<mark>உடையார்</mark> இவரென் *ருெருத*ஃயாப் பற்றிக் கடையாயார் பின்சென்று வாழ்வர்;—உடைய பிலந்தஃப் பட்டது போலாதே நல்ல குலந்தஃப் பட்ட விடத்து?

#### The treasure cave.

The lowest sort of men say, 'these are men of property,'—cling to them steadily, follow them, and so flourish. Is it not as when a mine of treasure has been found, when men of good lineage have become our friends?

This is ambiguous, and may be rendered: '(Some) follow the base, saying . . .; but is it? etc.' In Gunwa Gs, \sigma is interrogative. G. 6.

# CHAPTER XVII.

# AVOIDANCE OF OFFENCE TO THE GREAT.

அதிகாரம் கஎ.

# பெரியாரைப்பிழையாமை

( = பெரியோரை அவமதித்து நடவாமை).

The last verse of the preceding chapter prepares the way for this: such precious friendship is to be carefully guarded; it must be a main object of life not to incur the forfeiture of the esteem and confidence of the morally great. This is ch. xc in K.

#### Analysis:

- I. Presume not on the forbearance of the great. [161.]
- 2. Suffer not the rare privilege of such friendship to be fruitless. [162, 169.]
- 3. Value only the esteem of the good. [163, 165.]
- 4. Their anger is unendurable. [164.]
- 5. Their friendship alone is lasting. [166.]
- 6. It is not promiscuously given. [167.]
- 7. Miscellaneous. [168, 170.]

# 161.

பெரியோர்க்குச் சினந்தோன்றியபின் அதினத் தடுத்தல் கூடாது ; ஆகலின் தீக்கருமங்கினச் செய் யாதிருத்தல் வேண்டும்.

பொறுப்பர்என் றெண்ணிப் புரைதீர்ந்தார் மாட்டும் வெறப்பன செய்யாமை வேண்டும்;—வெறத்தபின்— ஆர்க்கும் அருவி அணிம‰ நன்டை!— பேர்க்குதல் யார்க்கும் அரிது.

It is difficult to regain the forfeited favour of good men.

Lord of the pleasant land whose hills resounding waterfalls adorn!—You may not even to faultless men do things that enkindle wrath; for when their wrath is once kindled, it is hard for any one to change their mood.

எ: செய்யாமை, பேர்க்கூதல்.—ப: வேண்டும், அரிது. К. 29.

மெய் அறிவில்லாதவர் பெரியோரைச் சேர்ச்திருந்தும் தம் வாணுள் வீணன் ஆக்குவர்.

பொன்னே கொடுத்தும் புணர்தற் கரியாரைக் கொன்னே தலேக்கூடப் பெற்றிருந்தும்—அன்னே பயனில் பொழுதாக் கழிப்பரே நல்ல நயமில் அறிவி னவர்!

# Waste of golden opportunities.

Although those whose (pretended) wisdom is without moral excellence have gained access to men to whom approach is difficult even by gifts of gold, alas! they pass away (the precious moments) as mere waste time.

காலத்தை understood is the object of கழிப்பர்.

#### 163.

பெரியோர் அவமதிக்கும் அவமானமும் புகழும்புகழ்ச்சியுமே பொருளாகக் கொள்ளப்படும்.

அவமதிப்பும் ஆன்ற மதிப்பும் இரண்டும் மிகைமக்க ளான்மதிக்கற் பால; நயமுணராக் கையறியா மாக்கள் இழிப்பும் எடுத்தேத்தும் வையார் வடித்தநூலார்.

# Praise and dispraise of noble persons only of importance.

Both disesteem and thorough esteem are in the class of things that depend on the estimation of the great. Those who have a discriminating knowledge of true science, lay no stress on either the abuse or the fulsome praise of men who comprehend not moral principles, and know not the rules of propriety.

Comp. 294. Rhymes irregular.

#### 164.

பெரியோரால் கொபிக்கப்பட்டார் தப்பாதுகெடுவர்.

விரிநிற நாகம் விடருள தேனும் உருமின் கடிஞ்சினஞ் சேணின்றும் உட்கும்; அருமை உடைய அரண்சேர்ந்தும் உய்யார் பெருமை உடையார் செறின்.

#### None safe from the wrath of the great.

The serpent rich of hue, though it dwell in the mountain-cleft, from far is frighted by the thunderbolt's fierce wrath; so men escape not, though hid in strongholds hard to reach, when those great in virtue are wroth.

| Comp. | K. | 25, | 29, | 900. |   |  |  |  |
|-------|----|-----|-----|------|---|--|--|--|
|       |    |     |     |      | - |  |  |  |

#### 165.

பெரியோரால் மதிக்கப் படும் மதிப்பே ஒருவர்க்கு மதிப்பாவதன்றித் தம்மைத்தாமே மதிப்பத மதிப்பன்ற. எம்மை அறிந்திலிர் எம்போல்வார் இல்லென்று தம்மைத்தாங் கொள்வது கோளன்று;—தம்மை அரியரா நோக்கி அறனறியுஞ் சான்றேர் பெரியராக் கொள்வது கோள்.

# Self-praise is no commendation.

'You know not all our worth, for equals have we none:' when self thus estimates itself, this is not 'esteem!' When perfect men, proficients in virtue, regard any as dear, and esteem them as great, this is 'esteem!'

Comp. 340; Nīti. 18; and K. 439.

# 166. இத்யோரோகொண்ட கட்புவனராத தேயும்; பெரியோரோக கொண்டகட்பு வளர்க்கு பெருகும்.

நளிகடற் றண்சேர்ப்ப!— நாணிழற் போல விளியுஞ் சிறியவர் கேண்மை;— விளிவின்றி

வள்புஞ் சுறிப்பால் அகன்றகன் ரேடுமே தொல்புக ழாளர் தொடர்பு.

# Morning and evening shadows.

Lord of the great sea's cool margin!—Friendships formed with mean men dwindling die like shadows of the morn; friendship of men of old renown as shadows of the afterday will lengthen out and grow.

See B. I. S. 1004:

# ' आरम्भगुर्वी द्यायिणी क्रमेण लघ्वी पुरा वृद्धिमती च पश्चात्। दिनस्य प्रविधिपराधिभन्ना छायेव मैत्री खलसज्जनानाम॥

The friendships with bad and good men are as the diverse shadows of the forenoon and afternoon of the day: that in the beginning is great and by degrees grows less; this at first is slight and afterwards grows.'

அல்க = 'the diminishing (sc. day)' (दिनस्य परार्थ).

#### 167.

அரசர்செல்வமும் மரதரின்பமும் நெருங்கினேர் பெறுவார்கள்.

மன்னர் திருவு மகளிர் எழினலமும் துன்னியார் துய்ப்பர், தகல்வேண்டா,— துன்னிக் குழைகொண்டு தாழ்ந்த குளிர்மரம் எல்லாம் உழைதங்கட் சென்முர்க் கொருங்கு.

### To those who cultivate them fruits accrue.

Those who press their suit, fitness apart, enjoy the wealth of kings, and the charms of maidens fair; so all the cool (shady) trees that droop earthward with thick foliage, give room to those that thronging seek their shelter.

உழை = இடம்ஆம். Comp. B. I. S. 1066 :

# 'आसन्नमेव नृपतिर् भजते मनुष्यं विद्याविहीनम् अकुलीनम् असंगतं वा। प्रायेण भूमिपतयः प्रमदा लतास्त्र यत्पार्श्वतोभवति तत्परिवेष्टयन्ति॥

A king attaches himself to the man who is near, though void of learning, of low caste or clownish. Princes, women, and creepers twine themselves round what is at hand.'

# 168.

யாரையுஞ் சிகேகியாமையே உத்தமம்.

தெரியத் தெரியுத் தெரிவிலார் கண்ணும் பிரியப் பெரும்படர் தோய்செய்யும்;—பெரிய உலவா இருங்கழிச் சேர்ப்ப!—யார் மாட்டும் கலவாமை கோடி உறும்.

## Friendship brings pangs of severance.

Severance from even those who have no understanding [lit. no understanding that understands (so as) to understand] causes great and spreading sorrow.—Lord of the shore of the great, unfailing, swelling bay!—To be intimate with none is ten million times the best.

கழி is an arm of the sea, a back-water. Its three enlargements here are பெரிய,

உയണ്(ട്), and ഇന്ത്. Many rivers are dry at certain seasons, but this is always full. പെർച്ച and இரும் mean much the same thing, but the former refers to the extent of the bay, and the latter to the abundance of water.

Comp. 247 for the construction of line 1.

Comp. B. I. S. 6624:

# 'संयोगाविष्रयोगाना जातानां प्राणनां ध्रुवम्। चुहुदा इव तोयेषु भवन्ति न भवन्ति च॥

For all that are born it is certain that meetings end with partings. Like bubbles in the water they are and are not.'

#### 169.

கல்வீசந்ருமலும், பெரியோரைக் சாணுமும், தரித்திரக்குக் கொடாமலும் ஒருபகலாயினும் இருக்கலை சாத. கல்லாது போகிய நாளும், பெரியவர்கண் செல்லாது வைகிய வைகலும்,— ஒல்வ கொடாஅ தொழிந்த பகலும் உரைப்பின் படாஅவாம் பண்புடையார் கண்.

# No day unimproved.

Days gone by without learning, those passed without any intercourse with the great, those spent without giving what is fitting;—in the case of the excellent, if you tell them over, none such occur.

The form of this quatrain suggests T. 44. For பண்பு, see Pope's Kurral, p. 312. போடுய = போன, § 58. Observe காள், வைகல், பகல் are used with nice discrimination.

# 170.

பெரியவருக்குப் பணிவும், கல்விற்சிறந்தவருக்கு அடக்கமும், செல்வர்க்கு ஈகையும் பெருமையைத்தரும்.

பெரியார் பெருமை சிறுதகைமை; ஒன்றிற் குரியார் உரிமை அடக்கம்;—தெரியுங்கால், செல்வம் உடையாருஞ் செல்வரே தற்சேர்ந்தார் அல்லல் கீளப வெனின்.

# Humility. Self-restraint. Charity.

The greatness of the great is [the quality of littleness (in their own sight), i.e.] humility; the (real) acquisition of those who have acquired (any) one (science) is modest self-restraint. If you rightly understand things, those possessors of wealth only are really wealthy who relieve the wants of those that approach them (as suppliants).

# CHAPTER XVIII.

#### ASSOCIATION WITH THE GOOD.

அதிகாரம் கஅ.

நல்லினஞ்சேர்தல்

(= நல்லோர் இனத்தைச் சேர்ந்திருத்தல்).

With this chapter compare K. xlvi, and my notes, p. 257. There, however, the mean and low are to be shunned. See also ans so. 5.

The company of parasites and profligates will destroy all the benefits of good association; hence the position of the chapter.

Parimēlaragar says, 'கிறியவினமாவது, கில்லதிலே கண்மையும் இயதிலேதேமையும் இல்ல என்போரும் விடருக்தூர்த்தரும் முதலாயினகூட்டம்: mean association is the company of those who say there is no goodness in what is good, and no evil in what is ill; and of panders and parasites and of such-like persons.' Here the obverse is given.

#### Analysis:

- If a man leave the bad companions of his ignorant youth, and cling to the good, the sins of his early days will pass away like the early dew. [171.]
- Six precepts: among them to detest the friendship of evil men, and to listen to the counsels of the morally great. [172.]
- Associate with men who know the sorrows of life and will aid you in your struggle for emancipation. [173.]
- 4. Such communion makes even this life endurable. [174.]
- 5. A series of striking illustrations of the theme. [175-180.]

#### 171.

ஒருவன் கல்லவரோடு சேரின் அறியாப்பருவத்தத் நியவரோடுகூடித் தாஞ் செய்த பாவம் அணத்துந்தீரும்,

அறியாப் பருவத் தடங்காரோ டொன்றி தெறியல்ல செய்தொழுகி யவ்வும் — தெறிஅறித்த நற்சார்வு சாரக் கெடுமே, வெயின்முறுகப் புற்பனிப் பற்றுவிட் டாங்கு.

#### Good companionship cures the follies of youth.

In youth unwise, though men consort with haughty ones, and walk in lawless ways; yet, when they join with those that know the righteous path, their faults shall melt away as dew from off the grass when sunbeams scorch.

In ஒழுகியவும் there is duplication of வ். [G. 41. ரு.]

So B. I. S. 6747: 'सत्सङ्गाद्भवति हि साधुता खलानां।

Even the base obtain excellence by connexion with the good.'

#### 172.

அறவெறி அறிதலுங் கூற்றவனுக்கு அஞ்சதலும் பிறர் கலிஞ்சொல்லேப் பொறுத்தலும் பிறரை வஞ்சியாதி ருத்தலுக் நீயவர் கட்பைவெறுத்தலும் பெரியார் சொல்லேப் பெறுதலும் வேண்டும்.

அறிமின் அறநெறி; அஞ்சுமின் கூற்றம்; பொறமின் பிறர்கடுஞ்சொல்; போற்றமின் வஞ்சம்; வெறமின் வினேதீயார் கேண்மை; எஞ்ஞான்றம் பெறமின் பெரியார்வாய்ச் சொல்.

#### Six precepts.

Know virtue's path! Dread death! Bear others' words severe! Beware ye practise no deceit! Friendship detest with men of evil deeds! Daily get gain of words that fall from great men's lips!

எ: கீர். (தொகை.)—ப: ஐந்தவினேகளும். செயப்படுபொருள்: நெறியை, குற்றத்தை, சொல்<mark>ல,</mark> அஞ்சத்தை, கேண்மையை, சொல்லே.—அறிமின். G. 84. வினேநீயார்= தீவினேயாருடைய. G. 152.

# 173.

பிறப்பிலுண்டாகுக் தன்பங்களேக்கண்டு ஞானிகளேச்சேர்தல் என்மை.

அடைந்தார்ப் பிரிவும் அரும்பிணியுங் கேடும் உடங்குடம்பு கொண்டார்க் குறலால்,—தொடங்கிப் பிறப்பின்னு தென்றுணரும் பேரறிவி னுரை உறப்புணர்க, அம்மாஎன் னெஞ்சு!

## Life has many evils. Attach yourself to the wise.

Severance of close-joined friends and sore disease and death, all these combined hap to those that have assumed a human body: so the truly wise have felt that birth, from the very first, is bitterness. Ah! soul, cleave close to these!

ஒருவன் மனதொத்த ஈல்லோருடைய கூட்டத்தைச்சேர்ந்த ஒழுகப்பெறின் வாழ்காள் இனிதாம்.

இறப்ப நினேயுங்கால் இன்ன தெனினும் பிறப்பினே யாரு முனியார்—பிறப்பினுள் பண்பாற்று நெஞ்சத் தவர்களோ டெஞ்ஞான்றும் நண்பாற்றி நட்கப் பெறின்,

#### Friendship makes life endurable.

Though when you ponder it, it is surpassing bitterness, none hate (this mortal) birth, if in (this mortal) birth they ever perform friendly acts to men whose hearts are set on noble excellence, and gain their friendship.

எ: யாரும்.—ப: முனியார்.—செ: பிறப்பின.

This is in some sort a reply to 173. இறப்ப is adv. to இன் in இன்னு. Comp. 223. See பிற and கள் in Lex.

#### 175.

சலதாரை கீரும் மிக்க கீரைச்சேர்ந்து நீர்த்தமாகும்; எல்லவர்கூட்டத்திற் சேரின் கீழோரும் மேலோர் ஆவார்கள்.

ஊரங் கணநீர் உரவுநீர் சேர்ந்தக்கால் பேரும் பிறிதாகித் தீர்த்தமாம்;—ஒரும், குலமாட்சி இல்லாருங் குன்றுபோ னிற்பர், நலமாட்சி நல்லாரைச் சார்ந்து.

#### The water from the sewer becomes a sacred stream.

When water from the town-sewers has joined the great river its very name is changed, and it becomes a 'sacred stream.' Ponder well! Even those who have no greatness of clan, if they ally themselves with good men of goodly fame, shall stand firm as a hill.

எ: கீர், இல்லார்.—ப: ஆம், கிற்பர்.— ஊர், எழாம்வேற்றமைத் தொகை. உரவுகீர் = ஆற்றகீர். சேர்ந்தக்கால். G. 87.

This is the first of seven illustrations of the theme: (1) the sewer and the sacred stream; (2) the hare in the moon; (3) milk and water; (4) grass and the tree-stump; (5) good grain and good soil; (6) the boat in the tempest; (7) the sandal tree in the thicket. These are parables in the germ.

பெரியோரைச் சேர்ர்த சிறியோருஞ் சிறப்படைவர்.

ஒண்கதிர் வாண்மதியஞ் சேர்தலா லோங்கிய அங்கண் விசும்பின் முயலுந் தொழப்படஉம்; குன்றிய சீர்மைய ராயினுஞ் சீர்பெறுவர், குன்றன்னுர் கேண்மை கொளின்.

## The hare in the moon is worshipped.

Because it is in the bright-beamed moon the very hare in heaven's lofty fair expanse is worshipped. Though scant their worthiness, men obtain worth who share friendship with those firm as a hill.

Comp. 151. See B. I. S. 6304; Pañch. iii. 79.

# 'व्यापदेशेन महतां सिडिः संजायते परा। शशिनो व्यपदेशेन वसित शशकाः सुखं॥

By connection with the name of the great the best success is gained. Hares live happily because of connexion with the moon.'

#### 177.

பெரியோரைச் சேர்ந்த சிறியோர் இழிவு தோன்றுது.

பாலோ டளாயநீர் பாலாகும் அல்லது நீராய் நிறந்தெரிந்து தோன்முதாம்;—தேரின், சிறியார் சிறமையுந் தோன்முதா நல்ல பெரியார் பெருமையைச் சார்ந்து.

#### Water with milk seems milk.

Commingled with milk water becomes milk; at least, it shows no more as water by its hue. Look close, the mean men's meanness shows not if they join themselves to greatness of the good and great.

அளாய, see அளாவு. Comp. Vēm. i. 13: 'Pālu galaya nīru pāleyai rājillu.'

#### 178.

கல்வி அரிவு முதலியமை இல்லார் அவற்றையுடைய எல்லவர்கிகர் சேரின் பசைவர்க்கஞ்சார். கொல்லே இரும்புனத்துக் குற்றி அடைந்தபுல் ஒல்காவே ஆகும் உழவர் உழுபடைக்கு; மெல்லியரே ஆயினு நற்சார்வு சார்ந்தார்மேல் செல்லாவாஞ் செற்முர் சினம்.

#### The society of the good a protection.

Grass close around the stump in the field adjoining the house will not be destroyed by the ploughshare of the farmer; [thus] though men are weak, if they get under safe protection, the wrath of their foes will not reach them.

எ: புல், சினம்.—ப: ஆகும், ஆம்.—ஒல்கா, செல்லா, எதிர்மறை விணோ எச்சம். G. 90. புனத்து = புனத்தினிடத்தில். G. 68, 152.

## 179.

கெல்ஃப்போலத் தங்குலத்தினது நன்மையாற் சான்றவர் ஆவார்கள்; தீயவர்கூட்டத்திற் சேரின் தஞ் சால்யுடைமை கெடும்,

நிலநலத்தா னந்திய நெல்லேபோற் றத்தம் குலநலத்தா லாகுவர் சான்மூர்;—கலநலத்தைத் தீவளி சென்றுசிதைத்தாங்குச் சான்முண்மை தீயினஞ் சேரக் கெடும்.

Good tribal associations maintain excellence, and evil ones wreck it.

As *Nel* that flourishes through the goodness of the soil, good men become illustrious by the excellence of their respective clanships.

Goodness perishes when it comes near evil associates, as the tornado advances and destroys the excellence of the ship.

#### 180.

ஒருவர் நல்லவரோடு சேராது இயவரோடுசேரின் தாமும் இகழப்படுவர்.

மனத்தான் மறுவிலர் ஏனுந்தாஞ் சேர்ந்த இனத்தால் இகழப் படுவர்;—புனத்து வெறிகமழ் சந்தனமும் வேங்கையும் வேமே, எறிபுனந் தீப்பட்டக் கால்.

## Evil association brings ruin.

Though themselves pure in mind, even good men incur contempt because of their associations. So in the woodland glade when a conflagration takes place (not the worthless brushwood only, but) the fragrant Sandal and Vēngai too are consumed.

மனத்தால் = மனதில். G. 137\*. Comp. B. I. S. 758 :

'शुष्केणार्द्रे दस्रते मिश्रभावात्त्रमित्रः स्यात् पापकृद्धिः।

The green (grass) is burned up with the dry (stubble) because mixed up with it: let there be no mingling with men of sinful deeds.'

# CHAPTER XIX.

(MORAL) GREATNESS.

அதிகாரம் ககு.

# பெருமை

(= நற்குணங்களாற் சிறந்தவரதுபெருந்தன்மை).

This chapter exhibits the elements and indications of moral greatness, as the author conceives them.

#### Analysis:

- 1. Earthly desire ( equit) must be extinguished: the first test of greatness. [181.]
- 2. Worldly enjoyments must be despised: a further test. [182, 183.]
- 3. Even in adversity duties must be attended to: it is unaffected by adversity. [184, 185.]
- 4. Yet faults will exist, which will be more conspicuous in the great; therefore it shuns inconsistencies. [186.]
- 5. The enmity of such is more profitable than the friendship of the worthless. [187.]
- 6. A great man is all things to all:—adapts himself to his environment. [188.]
- 7. He is undisturbed by the strife of tongues. [189.]
- 8. His joy is in utterly unselfish charity. [190.]

With this must especially be compared K. ch. xcix-c, where Δυσων, επώσωνων, and μώνμ are degrees of excellence.

In ch. xvi of this work, மேன்மக்கள் are 'the lofty-minded,' a somewhat different idea.

#### 181.

ஆசைகள் வீட்டுகீங்கி உயிருக்குறுதிபயக்கும் என்னெறிக்கட் செல்வதே பெருமை.

ஈதல் இசையா திளமைசே ணீங்குதலால் காத லவருங் கருத்தல்லர்,—காதலித் தாதுநாம் என்னு அவாவினேக் கைவிட்டுப் போவதே போலும் பொருள்.

#### Renunciation of desire is 'greatness.'

To give is no longer ours; and youth is gone far off; our once beloved ones think of us no more! To depart,

having abandoned 'desire' that bids us love and hope for future joys, appears the thing that's meet.

Comp. 12. On desire (அவர), see K. ch. xxxvii. For போலும், see Lex.

#### 182.

அறிவிலார் இல்வாழ்க்கைகில் எனக்கருதி வீளூன் கழிப்பர்: அறிவுடையார் அதன் கில்லயாமையை உணர்ந்த அதைவிரும்பார்.

இற்சார்வின் ஏமாந்தேம், ஈங்கமைந்தேம், என்றெண்ணிப் பொச்சாந் தொழுகுவர் பேதையார்;—அச்சார்வு நின்றன போன்ற நிலேயா எனவுணர்ந்தார் என்றம் பரிவ திலர்.

#### Fools make their home in a changing world.

Fools thinking 'we have found joy in the *refuge* of home,' and 'we are here in perfect repose,' forgetful (of the instability of all things), go on their way.

Those who have felt that that 'refuge' is unstable, while it seems to stand fast, never fix their fond desire (on it).

#### 183.

பெருமையுடையார் மறுமையின்பத்தக்குக்காரணமானவைகளேச் செய்தவாழ்வார்.

மறுமைக்கு வித்து மயலின்றிச் செய்து சிறுமைப் படாதேநீர் வாழ்மின்—அறிஞராய் நின்றுழி நின்றே, நிறம்வேமுங் காரணம் இன்றிப் பலவும் உள.

எ: பேதையார், உணர்க்தார்.—ப: ஒழுதவர், இலர்.—பரிவதிலர். G. 95, 125. பரிவத + இலர். கின்றன. Comp. 4. The opposite here to (பெருமை) 'moral greatness,' is 'folly' (பேதையை), that finds repose and sufficiency in earthly things. This is 'bewilderment' (மயல்) and 'meanness' (தெறைம்) in 183. சார்வு takes a plural (கின்றன), since it means 'home and all its joys.' (See சார்.)

#### Seek the unchanging. All things here change.

See that ye sow seed that in other world may germinate; free your lives from earth's bewilderment and meanness; stand in your lot as wise men; the changing hue of things shall without cause fade, and many things be new.

Comp. K. 24, p. 193, and Ellis, p. 65. I take அறிஞராய்கின்று சின்ற with வாழ்யின், 'standing as wise men where you have once taken your stand.' Understand இவற்றின், 'of these things,' before கிறம். The whole admits of a wider and more poetical application than the C. recognises.

#### 184.

பெரியோர் செய்தல்போல் சிறியோர் செய்தல் அரிது.

உறைப்பருங் காலத்தும் ஊற்றுநீர்க் கேணி இறைத்துணினும் ஊராற்றும் என்பர்;—கொடைக்கடனும் சாஅஅயக் கண்ணும் பெரியார்போன் மற்றையார் ஆஅஅயக் கண்ணும் அரிது.

#### Good men are unfailing fountains of beneficence.

The well of springing water serves the town that draws and drinks, even in time when rains are scant; so great men in adverse hour dispense due gifts that others give not even in their best estate.

எ: செய்தல் (தொகை).—ப: அரிது.— உறைப்பருங் காலத்தும் = மழைபெய்தல் அரிய காலத்திலும். சாஅஅய = சாலிற. G. 87, 14. ஆஅஅய = ஆயிய. G. 87. ( – ப ப – ). Comp. 149, 185, and 358; K. 975. உறைப்பு, see K. 559.

#### 185.

செல்வம் அழிக்தாலும் பெரியோர் செய்யுக் தர்மங்களேச் செய்வார்.

உறுபுன றந்துல கூட்டி அறுமிடத்தும் கல்லூற் றுழிஊறும் ஆறேபோற் செல்வம் பலர்க்காற்றிக் கெட்டுலந்தக் கண்ணுஞ் சிலர்க்காற்றிச் செய்வர் செயற்பா லவை.

# Great men do not neglect duties because of poverty.

The river pours forth a mighty stream and feeds the world; and when it is dried up, if men dig in its bed, streams gush out! So good men, when rich, give to many; and, when ruined, give still at least to some, and do what should be done.

The figure of the river is found also in 150. 4000 + 5000. G. 38. The fourth line occurs in 147, 150, where the general idea is the same. Each line has a sould Deriv rhyming with the first foot.

#### 186.

பெரியோர் செய்த குற்றங் காணப்படும்; சிறியோர் செய்த குற்றங் காணப்படா*த*.

பெருவரை நாட! பெரியோர்கட் டீமை கருநரைமேற் சூடேபோற் மூேன்றும்;—கருநரையைக் கொன்றன்ன வின்ன செயினுஞ் சிறியார்மேல் ஒன்*மு*னுந் தோன்*மு* கெடும்.

# Faults are conspicuous in great persons.

Lord of the lofty hills! Any evil in men of moral greatness shows like a brand on a mighty bull; but although mean men do painful deeds, like the slaughter of that same mighty bull, none of these attracts attention.

For குடு, see Lex. Since தோன்ற = தோன்றமல், க is required by G. 27.

# 187.

திறியவரிடத்திற் கொண்ட கிகேக்க் தன்பமாம். பெரியவரிடத்திற் கொ<del>ண்</del>ட பகையும் பெருமைதரும்.

இசைந்த சிறுமை இயல்பிலா தார்கண் பசைந்த துணேயும் பரிவாம்;—அசைந்த நகையேயும் வேண்டாத நல்லறிவி ஞர்கண் பகையேயும் பாடு பெறும்.

# Enmity of the wise better than friendship of the mean.

In proportion to the degree of one's intimacy with men essentially mean and without good qualities sorrow accrues;

but even the hostility of those who do not desire forbidden things even in jest will confer dignity.

The use of அசைக்க ( = அசைக்க ைகக்), lit. 'shaky things,' is curious. Comp. 219, and K. 816, 817. In N. M. K. 15 we have '... பசைக்காரில் இக்கலிற் நீப்புகுகளைது, better to enter the fire than to separate from dear friends.'

#### 188.

அவ்வவர்க்கேற்றபடி ஒழுகுதலே அறிவுடையோர்க்கழகு.

மெல்லிய நல்லாருண் மென்மை, அதுவிறந் தொன்ஞருட் கூற்றுட்கு முட்குடைமை, எல்லாம் சலவருட் சாலச் சலமே, நலவருள் நன்மை வரம்பாய் விடல்!

#### Be all things to all men.

With gentle fair ones use gentleness surpassing theirs; with foes display a wrath that death's self might dread; with persistent men show a persistency to match; amongst men of good do good; let the law of life be thus laid down.

வடல் is an optative. G. 85. Comp. Nīti. 98; and வரம்பு in Lex. and K. 714.

# 189.

ஒருவர் கடுங்குறினகினப்பேடுத் தம்மை மயக்கினுஞ் சுத்தமுள்ளமனமுடையவர் விளக்கினுன் ஒன்னியசுடரையே போல் நிண்ணயராய் நிலேதளரார்.

கடுக்கி ஒருவன் கடுங்குறீன பேசி மயக்கி விடினு மனப்பிரிப்பொன் றின்றித் துளக்க மிலாதவர் தூயமனத்தார், விளக்கினுள் ஒண்சுடரே போன்று.

# The great man is unmoved amid insults.

These are the pure in heart who, though any vex, and with use of slanderous words would fain perplex them, with calm unruffled mind abide unwavering, like the bright flame within the lamp.

எ: மனத்தார்.—ப: இலாதவர்; or எ: இல்லாதவர்.—ப: மனத்தார் (?).

அறஞ் செய்யும் பெரியோருக்குக் குற்றம் கீங்கச் சாமனவும் இன்பம் உண்டாகும்.

முற்றுற்றுந் துற்றிண நாளும் அறஞ்செய்து பிற்றுற்றுத் துற்றுவர் சான்றவர்;—அத்துற்று முக்குற்ற நீக்கி முடியும் அளவெல்லாம் துக்கத்து ணீக்கி விடும்.

#### Feeding the hungry.

The excellent will daily give to the needy in charity their first-served food; they themselves will eat what is served after: such good conduct removes the three faults, and from sorrow sets men free, through all the days, till comes the end.

In some copies sta is found for sta. See Lex.

The three faults inseparable from embodiment (பிறப்பு) are lust (காயம்), wrath (வெருளி), and delusion (மயக்கம்). See K. 360.

The Bash here is the Cari of the K.

# CHAPTER XX.

# PERSEVERING ENERGY.

அதிகாரம் உ0. தாளாண்மை (= ழயறிசியுடைமை).

Comp. B. I. S. 1200, etc.:

इाजा क्लाक = का के के = उत्पान.

' उत्यानेनामृतं लग्भम्, by strenuous effort was ambrosia obtained.'

This subject is discussed by the author of the K. in chapters lx and lxii. His names for it are ஊக்கம், ஆள்லின், முயற்கி, and தாளாண்மை. This is a fine, manly chapter.

The analysis is:

- 1. Independence: it is base to depend on relatives. [191.]
- 2. Self-reliance: a man must have a core! [192.]
- 3. Against false pride: a man must stoop to conquer. [193.]
- 4. Perseverance in the face of apparent failure: success is not the test. [194.]
- 5. Against caste-presumption: rank is nothing. [195.]
- 6. Self-suppression and acuteness. [196.]
- 7. Filial piety: also, a man may rise above any odium attaching to his kindred.
  [197.]
- 8. Endure poverty, not dishonour. [198.]
- Do not rely on your rank and family: you must yourself make your name illustrious. [199.]
- 10. Food earned by energy is ambrosia. [200.]

Note the expressive and apt similes of the rice plants under the tank whose water is insufficient for the fields it has to irrigate [191]; the pliant shoot, waving with every breath, that grows into a sturdy inflexible tree [192]; the pendant branch-roots of the banyan tree [197]; and the flower that has lost its perfume [199].

#### 191.

முயற்கி இல்லார் கெடுவர். முயற்கியுடையார் வாழ்வார்.

கோளாற்றக் கொள்ளாக் குளத்தின்கீழ்ப் பைங்கூழ்போல் கேள்ஈவ துண்டு கிளகளோ துஞ்சுப! வாளாடு கூத்தியர் கண்போற் றடுமாறும் தாளாளர்க் குண்டோ தவற?

#### Active independence.

As for kindred that feed upon what relatives give them, they will die off like green grain below a tank, which does not hold a sufficient supply (of water).

Is failure possible to men of energy that are quick in movement as the eyes of those who perform the sword-dance?

Lazy persons exhaust—overtax—the resources of the family, and perish like green grain in fields dependent on tanks in which there is not a sufficient store of water. The alertness of the juggler averts danger and brings him rewards.

எ: கிள்கள், தவற.—ப: தஞ்சுப, உண்டோ.

#### 192.

ஒருவுக் இடைவடாத கக்கும்புக் செய்வாக் ஆயின் அவக்கெல்வமுடையவன் ஆவசந்த ஐயம் இன்ற.
ஆடுகோ டாகி அதரிடை நின்றதா உம்
காழ்கொண்ட கண்ணே களிறணேக்குங் கந்தாகும்;
வாழ்தலும் அன்ன தகைத்தே, ஒருவன்முன்
தாழ்வின்றித் தன்ணேச் செயின்.

# By energy a man makes himself.

What once stood by the wayside, a twig that bent to every touch, when its core is developed within, may become a stake to which they tie an elephant. Life too is thus, if man himself, unfailing make himself!

எ: வீன்றது உம், வாழ்தல்.—ப: ஆகும், தகைத்தே.—அதரிடை. G. 63. Metre, G. 188: ' . . . . கட்டமைக்த துணின்க ணிற்கும் கலிற, The elephant abides by the firmly-planted pillar.'

# 193.

ஒருவன் தனக்குக் இடைத்த அற்பத்தொழில் அவறைபோற் செப்ய உடன்பவொளுயின் மேன்மையானிய தொழிலு**க் கிடைக்கப் பெறுவா**ன்.

உறுபுலி ஊனிரை இனறி ஒருநாள் சிறதேரை பற்றியுந் தின்னும் ;—அறிவிஞல் காற்ரெுழில் என்று கருதற்க, கையிஞல் மேற்ரெுழிலும் ஆங்கே மிகும்!

#### Stoop to conquer.

The huge tiger, when lacking flesh for food one day, may even seize a little frog and eat it. Think not 'By (all my) knowledge I only gain menial tasks;' to the skilful hand nobler employments shall even there abound.

எ: மேற்றெழில்.—ப: மிகும்.—ஆங்கு, ஏ, அசைரிவேகள். G. 116.

By faithfulness in the performance of humble tasks, you prove your fitness for nobler things.

### 194.

தான் மேற்கொண்ட கருமஞ்செய்ய முடியாதாயினும் ஊக்கங்கொமல் அக்கிலயே ரிற்பது ஆண்மகனுக்குரிய கடமை,

இசையா தெனினும் இயற்றிஓர் ஆற்ருல் அசையாது நிற்பதாம் ஆண்மை;—இசையுங்கால் கண்டறிரை அஃக்குங் கானல்அந் தண்சேர்ப்ப!— பெண்டிரும் வாழாரோ மற்று?

#### Manliness is perseverance in spite of failure.

Manliness is working on, in no wise faltering, remaining stedfast though the matter succeed not. When all is successful,—Lord of the cool lovely shore, in whose groves the waves agitate the scented thorn,—will not even women live and flourish?

ஆண்மை (ஆள்) = தாளாண்மை, ஆள்விண.

Comp. 152. The aim should be lofty, do not fret because of apparent failure. Comp. K. 618-620; and Ji. Chin. iii. 3:

் உமமை வினே சொர்து புலர்தாடல் உணர்வன்றே,

It is certainly not good sense to pout and sulk and lay the blame on fate.'

### 195.

உயர்ந்தசாதி என்றும் இழிவாகிய சாதிஎன்றஞ் சொல்லுக்குப் பொருளில்லே; பொருள் முதலிய**வ**ற்றிஞ**ல்** மதிக்கவேண்டும்.

நல்ல குலமென்றுந் திய குலமென்றும் சொல்லள வல்லாற் பொருளில்லே—தொல்சிறப்பின் ஒண்பொருள் ஒன்ரே தவங்கல்வி ஆள்வினே என்றிவற்முன் ஆகுங் குலம்.

# What is good or bad caste?

When men speak of 'good *caste*' and 'bad *caste*' it is a mere form of speech, and has no real meaning. Not even by possessions, made splendid by ancient glories, but by self-denial, learning, and energy is *caste* determined.

எ: பொருள், குலம்.--ப: (சொல்லுக்)கில்லே, ஆகும்.

சொல்லனவு, 'are mere words.' இன்றே, 'by that alone? not so.' Comp. B. I. S. 2160:

'गुणैरुत्तुङ्गतां याति न तु जाति प्रभावतः।

By good qualities a man attains to eminence, and not through greatness of birth.' See also the curious scloot space. So 136.

### 196.

அந்துடையார் தாம் மேற்கொண்டகருமம் முற்றப்பெறம் அளவும் தம்முயற்சி மைய் பிறர்க்க அறிவிரன உள்ளடக்கி ஆற்றுந் துணேயும் அறிவிணே உள்ளடக்கி ஊக்கம் உரையார் உணர்வுடையார்—ஊக்கம் உறுப்பினுல் ஆராயு மொண்மை உடையார் குறிப்பின்கீழ்ப் பட்ட துலகு.

Reserve as to your own plans, and skill in detecting those of others.

Till the time for action comes men of understanding keep close within themselves their wisdom, and speak not of their designs (ﷺ what they are labouring to effect).

The world is subject to the nod of the brilliant (diplomatists), who search out (and know) men's designs from outward indications (lit. *from their members*, i.e. from eye, gesture, tone, expression, *etc.*).

So B. I. S. 5361:

# 'यस्य कृत्यं न जानिन मन्तं वा मन्तितं परे। कृतमेवास्य जानिन स वै पशिद्धत उच्यते॥

He verily is called a wise man whose designed action and deliberate counsel others know not; but they know the action done.'

Comp. K. ch. lxxi, cx, and cxxviii. This quatrain seems unconnected with the rest of the chapter; but the power of self-suppression, and the acuteness of an accomplished diplomatist, are manifestations of (முயற்கி or தானாண்டை) practical energy.

The idea of சூற்ப்பு is 'a wish expressed by a sign.' The following quatrain is given as 96 in T.; but I doubt its genuineness. The last line is identical with a celebrated line in the K. (55):
' கொண்டான் குறிப்பறிவாள் பெண்டாட்டி; கொண்டன

' கொண்டான் குறிப்பறிவாள் பெண்டாட்டி; கொண்டன செய்வகை செய்வான் றவசி;— கொடிகொரிஇ கல்லவை செய்வான் அரசன்; இவர்மூவர் பெய்பெனப் பெய்யு மழை.

She is a wife who knows her husband's sign. He is an ascetic that does the things he has undertaken as they should be done. He is a king who eschews cruelty and does good. It will rain when these three bid it!'

தெலாலே தின்னப்பட்ட ஆலமாத்தைத் தன்பிழேத பற்றுகத் தாங்கிளுற் போலத் தர்தைபிடத்தில் தனர்ச்சி தோன்றில் அவன்பெற்ற புதல்வன் பாதாகாக்க கேடும்,

சிதலே தினப்பட்ட ஆல மரத்தை மதலேயாய் மற்றதன் வீழூன்றி யாங்குக் குதலேமை தந்தைகட் டோன்றிற்முன் பெற்ற புதல்வன் மறைப்பக் கெடும்.

The worthy son conceals his sire's defects, and sustains his weakness.

If the *banyan's* trunk be eaten by the gnawing ant, its 'branch-root' bears it up, like a buttress; even so, when decay appears in the sire, the son he has begotten shall hide it, and weakness is no more.

எ : சூதிலமை —ப : செடும். சிதில = by ants. G. 152. ஒருவி சற்பத்திருல் வந்த சேரிசைவெண்பா. G. 190. உளன்றி = உளன்றின. Verb. part. for rel. part.

So in T. 33: 'குடித்தி ஆலம்விழ்போறும் அமைச்சன், a minister who cherishing the people resembles the offshoot of the banyan.'

Comp. Jī. Chin. iii. 6:

' துற்குகிறைவாவல் உறை தொன்மாற்கள் என்ன ஒற்குகுலமைய அதனுட் பிறந்த வீரர் தாங்கல் கடஞ்ஞம் . . .

It is the duty of brave men to support the high family from which they sprang, when it is in decay, like as old (banyan) trees where bats dwell with drooping wing (are upheld by their subsidiary trunks).'

### 198.

அறிவுடைய மேலோர் வறுமைக்காலத்தம் பிறர்பழித்தற்கேதுவாகிய முயறிசிகளேச் செய்யார்.

ஈனமாய் இல்லிருந் தின்றி விளியினும் மானந் தஃவருவ செய்பவோ,—யான வரிமுகம் புண்படுக்கும் வள்ளுகிர் நோன்முள் அரிமா மதுகை யவர்?

#### Poverty but not dishonour.

The lion's pointed claw and mighty foot will wound the spotted face of an elephant; those who have power like his,—though bereft of all, they die in want within their home,—will they do deeds that bring disgrace?

எ: மதுகையவர்,—ப: செய்பவோ?—செ: உருவனவற்றை,

முயற்சியில்லார்க்கு உயர்ந்த குடிப்பிறப்பிஞற் பயனில்லே.

தீங்கரும் பீன்ற திரள்கால் உீளஅலரி தேங்கமழ் நாற்றம் இழந்தாஅங்—கோங்கும் உயர்குடி உட்பிறப்பின் என்னும், பெயர்பொறிக்கும் பேராண்மை இல்லாக் கடை?

# High birth useless without lofty energies.

Like the flowers on a rounded stalk, with hair-like filaments that sweet cane bare, when the sweet fragrance they breathed is lost, what gain accrues from birth in a lofty noble house when energy, that makes the name noteworthy, is wanting?

The metre is peculiar. In the third line உயர் rhymes with பெயர், and the fourth line has no rhyme; in fact, பெயர்பொறிக்கும் is a second தனிச்சொல்.

எ: என்.—ப: ஆம்.

### 200.

முயற்கியில்லாத கீழோர் மானமின்றி இரந்துன்பர் ; முயற்கியுடையார் அதனுற்கிடைத்த கீரை ஆயினும் உண்டு மானம் கெடாத வாழ்வர்,

பெருமுத் தரையர் பெரிதுவந் தீயும் கருணச்சோ முர்வர் கயவர்;—கருணயைப் பேரும் அறியார் நனிவிரும்பு தாளாண்மை நீரும் அமிழ்தாய் விடும்.

The scant fare of the laborious is the diet of the gods.

The base feed full of rice and savoury food, that men, great lords of the triple lands, with generous gladness give; but water won with willing strenuous toil by those who know not savoury food by name even, will turn to nectar.

எ: கயவர், கீரும்.—ப: ஆர்வர், விடும். G. 156.

பெருமுத்தர் ஐயர் may be பெரிய முத்தர் ஆகிய ஐயர் = 'persons of dignity who are great devotees;' or பெரிய மூன்று தரையிலுள்ளவர்கள் = 'dwellers in the three lands,' i.e. சேசமூடை, சேசமுடை, and பசணடியகுடு. See Lex. தரை. Comp. also 268.

# CHAPTER XXI.

# THE SUPPORT OF KINDRED.

அதிகாரம் உக.

# சுற்றந் தழால்

(=உறவின் முறையார் பாரம் எல்லாந்தமதுபாரமாகவே கொண்டு அவர்களேத்தழவிக் கொண்டு போதல்).

With this comp. K. ch. lii, though the standpoint is different. These are especially one's kindred. The Tamil  $\beta^{ab}$ , 'one's own,' is very expressive, recalling the saying of the noble dame who declined patronage, for said she, 'I dwell among mine own people.'

# Analysis:

- z. The sight of one's sympathizing kindred is a comfort in trouble. [201.]
- 2. The desire to aid one's friends and dependants is a motive to exertion. [202.]
- 3. Magnanimous persons never refuse to bear family burdens. [203.]
- 4. Noble relationships endure. [204.]
- 5. The worthiest are they who claim all the needy as their kin. [205.]
- 6. The meanest fare partaken with one's kindred is preferable to a regal feast with uncongenial persons. [206, 207, 210.]
- 7. The fire of affliction tries friends. [208.]
- 8. Perfection is to share sorrows as well as joys. [209.]

### 201.

வறமைமுதவியவற்றுன் எய்திய இடுக்கண் அன்புள்ள சுற்றத்தாரைக் காணிற்கெடும்.

வயாவும் வருத்தமும் ஈன்றக்கா னேவும் கவாஅன் மகற்கண்டு தாய்மறந் தாஅங் கசாஅத்தான் உற்ற வருத்தம் உசாஅத்தன் கேளிரைக் காணக் கெடும்.

### Comfort from sympathy of kinsmen.

As a mother when she sees her son upon her lap forgets the languors, the pains, and the throes of birth; so trouble arising from weakness will die when a man sees his sympathizing kinsmen around him.

ஏ: வருத்தம்.—ப: செடும், கவான் = தொடையினிடத்தில், அசா = தளர்ச்சியால், G. 152. உசா = குழ்ச்சியையுடைய, G. 152. மகற் = மகின, மறந்த, G. 148.

See Ellis, p. 231. Rhyme as 199.

This is quoted by the commentator on Jī. Chin. i. 275, which shows that this stanza at least is as old as the commentary on that great work.

# 202.

முயற்கியால் வருந்துகிற உறவிரைபலரையும் பாதுகாத்தலே ஆண்மையையுடையவனுக் குரியகடன்.

அழன்மண்டு போழ்தின் அடைந்தவர்கட் கெல்லாம் நிழன்மரம்போ னேர்ஒப்பத் தாங்கிப் — பழுமரம்போற் பல்லார் பயன்றுய்ப்பத் தான்வருந்தி வாழ்வதே நல்லாண் மகற்குக் கடன்.

#### Good friends like trees that afford both shade and fruit.

To yield ready protection alike to all, as a tree affords shade to those that seek its shelter when the heat grows fierce; and to live toiling so that many may enjoy the gain, resembling thus a fruit-producing tree, is the duty of the manly man.

எ: வாழ்வது.—ப: கடன். மண்டு. G. 153. As to கிழல், see 167.

Comp. B. I. S. 2307:

# ' द्यायामन्यस्य कुर्वेनि खयं तिष्ठत्ति चातपे। फलनिच परार्थे च नात्महेतोर्महाद्रमाः॥

Great trees afford shade to others, themselves standing in the sunshine; and bear fruit for others, not for themselves.'

K. 216, 217. So B. I. S. 5921:

# 'वदान्यः संविभागेन पूर्णे कूर्यादनुग्रहम्। ज्ञाययाप्याययन्दद्यात्मलान्यपि महीरुहः॥

A generous man confers favours by completely sharing all: a tree not only affords profit by its shade, but it gives fruit also.'

பெரியோர் தம்முறவினரைக் கைவிடார்.

அடுக்கன் மஃ நாட! — தற்சேர்ந் தவரை எடுக்கலம் என்னர் பெரியோர்; — அடுத்தடுத்து வன்காய் பலபல காய்ப்பினும் இல்ஃயே தன்காய் பொறுக்கலாக் கொம்பு.

The magnanimous never refuse to support their kindred. The bough sustains all its fruits.

Lord of the land where mountains piled on mountains rise! the great demur not to support their kith and kin;—there is no bough but will support the fruit it bears, though clustered thick great fruits and many cling thereon.

Comp. note on 10.

All along the Western Ghāts you see lines of hills rising one over another and stretching up to the central mountain like the clansmen (sippi) around their chieftain.

எ: பெரியோர், கொம்பு. — ப: என்ஞர், இல்லேயே. — எடுக்கலம் = எடுக்கமாட்டோம். (எடு, கு, அலம். G. 93, 108, 135.) பொறுக்கலா = பொறுக்கமாட்டாத. See அல்.

So in common talk one hears it said:

' கோழி மிதிக்கக்குஞ்ச சாகுமா? கொடிக்குச் சுரைக்காய் கனத்திருக்குமா? குருவியை ஏற்காத கொம்புண்டா?

Will the chicken die from the tread of the hen? Will its fruit be too heavy for the gourd? Is there any branch that will not hold a bird?'

### 204.

மேலோரோடு சேர்ந்த உறவு நிலக்கும்.

உலகறியத் தீரக் கலப்பினு நில்லா சிலபகலாஞ் சிற்றினத்தார் கேண்மை; — நிலேதிரியா நிற்கும் பெரியோர் நெறியடைய நின்றணத்தால் ஒற்கம் இலாளர் தொடர்பு.

# The friendship of the great alone is lasting.

Though mingled in a complete intimacy so that all the world knows of it, the friendship of the little will last but little time. Connection with the firm unyielding men endures till the great ones' path, who never swerve, is reached.

The great ones we are to join hereafter and the friends we cherish now have one character, for கிவதிக்கா நிற்கும்பெரியோர் = ஓற்கமிலானர்.

எ: கேண்மை, தொடர்பு.—ப: ஆம், அனத்த.—ஆல் is redundant. Note the use of the infinitives, அறிய, தேர, அடைய. (G. 140.)

The following  $(\bar{E}l\bar{a}.$  67) contains a striking description of this goal reached by the sage:

HEAVEN: மோட்சத்தின்சிறப்பு.

' பொப்டுர் புலவர் பொருன்புரிக் தாராய்க்க மைடூர் உயர்கதியின் மாண்புரைப்பின்—மைடூர் சுடரின்ற சொல்லின்ற மாறின்ற சோர்வின் நிடரின் நினிதயிலும் இன்ற;

If one would tell of the excellence of the pure and lofty goal, which sages from false-hood free have sought out and desired as the only reality, (in that place) there is no light that dispels darkness, no speech, no change, no weariness, no suffering, no sweet sleep.'

[No light, since no darkness; no words; no increase or diminution of joy; . . . . no sweetness of repose, because no toil.]

# 205.

யாவரையும் உறவினராக் கருதிக்காப்பவரே மேன்மக்கள் ஆவா.

இன்னர் இணயர் எமர்பிறர் என்னுஞ்சொல் என்னும் இலராம் இயல்பினல் —துன்னித் தொலமக்க டுன்பந்தீர்ப் பாரேயார் மாட்டும் தீலமக்கள் ஆகற்பா லார்.

#### . Universal benevolence.

'Such are they and so many;' 'these are ours; those strange:' those worthy to be classed as chief of men say nothing like this; so to speak is not their nature; for they relieve the distress of ALL that troubled come to them!

எ: தீர்ப்பார் (G. 95).— ப: பாலார். See பால்.

Comp. K. ch. lxxix, and especially 790. Ellis, p. 232. For the double use of

Translate, 'through the innate goodness (இயல்பு), by which they are free from (இலர் ஆம்) any trace of (என்னும்) that way of speaking (என்னுஞ்சொல்).'

தொலேயக்கள் = (செல்வம்) தொலேந்தவர்கள் = 'the unfortunate.' See in Lex. இன் and இண். இன்னர் and இண்யர் may mean 'good' and 'bad;' or 'such' and 'so many.'

அன்பிலாரிடத்து இனியவை உணலில் அன்பரிடத்துக் கடமை உண்றைதேல் ான்று.

பொற்கலத்துப் பெய்த புலியுகிர் வான்புழக்கல் அக்காரம் பாலோ டமரார்கைத் துண்டலின் உப்பிலிப் புற்கை உயிர்போற் கிளஞர்மாட் டெக்கலத் தானும் இனிது.

# Hard fare with kindred, better than a feast without love.

More sweet than rice, though white as tiger's claw, with milk and sugar served on plate of gold, by loveless hands, is any tasteless mess, in any dish, when shared with kindred dear as life.

For metre, G. 190; the rhyme is இனுவத்தை. Introd. to K. p. xxvi, § III. (v.)
The word அமார் = கள்ளாதார், மேவாதார், விருப்பிலார், அன்பிலார், and பகைவர் in this connexion.

See K. 1065; and comp. here 207, 210, and 217; and Ellis, p. 232. அக்காரத்தோடும், பாலோடும். G. 156.

# 207.

பகைவரிடத்த இனியவை உண்ணலின் உறவினரிடத்த இஃலக்கறியை உண்ணூதல் நன்று.

நாள்வாய்ப் பெறினுந்தந் நள்ளாதார் இல்லத்து வேளாண்மை வெங்கரூண வேம்பாகும்;—கேளாய்! அபராணப் போழ்தின் அடகிடுவர் ஏனும் தமராயார் மாட்டே இனிது.

# Any food with foes bitter, with friends sweet.

Most bitter (*margosa*) is the bounteous meal of dainty food at early dawn in house of those who love us not. Hear thou! though not till evening given, the mess of herbs when eaten with our own is sweet.

எ: கருண், (உணவு).— ப: வேம்பாகும், இனித. நாள்வாப், இல்லத்த, போழ்தின், தமாயார்மாட்டு (G. 63) are all in the 7th case.

ஒருவர் வறுமையால் தன்புற்றகாவத்துத் தாமும் தன்புற்ற அவர் இறக்கொகூட இறக்குமவர் உறவினர் ஆவர்.

முட்டிகை போல முனியாது வைகலும் கொட்டி உண்பாருங் குற0போற் கைவிடிவர்; சுட்டுக்கோல் போல எரியும் புகுவரே நட்டார் எனப்படு வார்.

### Interested and disinterested friends.

Even those who, like the artificer's small hammer [with slight strokes fashioning the jewel], gently (முனியாது), day by day, moulding their patron to their will, eat his food, will drop him (when poverty assails him), as the pincers do the gold put into the crucible. Those worthy to be called friends are like the artificer's rod which enters the fire with it.

K. 521. Ellis, p. 232, where the meaning is missed. So the proverb:

' குறின்பு ணட்பளவு தோன்றம்: in reduced circumstances appears the measure of friendship.' [குறின் = ஆமை.]

### 209.

உறவினர் துன்புறுங்கால் துன்புறுதலும் இன்புறங்கால் இன்புறதலுமாகிய இவர்றிஓம் நாஞ்செய்யும் உதவி வேறே இல்லே.

நறுமலர்த் தண்கோதாப்! நட்டார்க்கு நட்டார் மறுமையுஞ் செய்வதொன் றுண்டோ— இறுமளவும் இன்புறுவ தின்புற் றெழீஇ, அவரோடு துன்புறுவ துன்புமுக் கால்?

# Sympathy in sorrow and in joy.

O maid adorned with fresh garlands of fragrant flowers! is there one thing that even in other world, friends may perform for friends, if till they die, their joys they share, but shun to share their griefs?

எ: ஒன்று.— ப: உண்டோ.

Ellis, p. 232.

The following rather rugged but interesting verse ( $\bar{E}l\bar{a}$ , 80) expresses a similar idea:

'சாக்காடு கேடு பகைதன்பம் இன்பமே நாக்காடு நாட்டறை போக்கும்என—நாக்காட்ட நட்டார்க் இபையிற், றமக்கியைத்த கூறுடம் பட்டார்வாய்ப் பட்டத பண்பு:

Death, ruin, enmity, affliction, pleasure, evil and good report spoken through the land by busy tongues, when such as these their friends experience,—if men consent to regard these as their own experience [if they feel their friends' joys and sorrows as their own],—excellence dwells with them.

காக்காடு, 'utter with the tongue.' காட்டு + அறை + போக்கு, 'what goes spoken through the land.' காக்காட்ட = சொல்லப்பட்ட இவைகள்.

See B. I. S. 1221:

# 'उत्सवे व्यसने चैव दुर्भिक्षे श्रृत्युसंकटे। राजद्वारे इमशने च यस्तिष्टति स वान्धवः॥

He is a friend who stands by us in joy and in sorrow, in hunger, in affliction from enemies, at the door of the prince, and in the burning ground.'

### 210.

ஒருவர் தம்மாட்டு விருப்பமுடைய உறவினரில்வின்கண் புல்லரிசிக் கூறையேனும் உண்க!

விருப்பிலார் இல்லத்து வேறிருந் துண்ணும் வெருக்குக்கண் வெங்கருனே வேம்பாம்;—விருப்புடைத் தன்போல்வார் இல்லுட் டயங்குநீர்த் தண்புற்கை என்போடியைந்த அமிழ்து.

#### Better fast with friends than feast with foes.

The savoury fried *curry*, (in colour) like a cat's eye, which one eats seated apart in the house of those who are without affection, will be bitter as margosa; but cold gruel (weak and insipid), like clear water, in the house of affectionate equals, is ambrosia that cleaves to the bones.

எ: கருடோ, புற்கை.— ப: வேம்பாம், அமிழ்து.

Comp. 206, 207, 217.

In K. 1065 we find Q satisfies  $(A_0 \cap A_1) = A_0 \cap A_2 \cap A_3 \cap A_4 \cap A_4 \cap A_4 \cap A_4 \cap A_5 \cap$ 

இவருக்கு adj. form of வெருகு. (§ 131. G. 119.) The figure of the cat's eye indicates 'brightness and freshness.'

# CHAPTER XXII.

# SCRUTINY IN FORMING FRIENDSHIPS.

# அதிகாரம் உஉ.

# **நட்பாராய்**தல்

(= நட்புக் கொள்ளத்தக்காரை ஆராய்ந் தறிதல்).

Here K. ch. lxxx may be compared. Much stress is laid upon friendship by Tamil writers. Domestic life does not satisfy. A man wants more than his &pph. Rosseau's saying, L'amitié est l'amour sans le tumulte des sens, 'friendship is love without the perturbations of passion,' gives one reason why it has been so esteemed by thoughtful men of all times.

Compare கட்பு, கேண்மை, தொடர்பு in Lex.

இகேகம் and other Sanskrit words are not used here, or in K.

### Analysis:

- 1. Worthy friendships grow more precious with lapse of time, and friendships with the unworthy grow less so. [211.]
- 2. A man's lineage is the best ground for admitting him as a friend. [212.]
- 3. Grateful and ungrateful hearts. [213.]
- 4. Congeniality in friendship. [214.]
- 5. Constancy. [215.]
- 6. Three grades of friends. [216.]
- 7. Faithful though poor. [217.]
- 8. Really helpful friends. [218.]
- 9. Friendship with trustworthy persons. [219.]
- 10. It is hard to drop a friend. This emphasizes the necessity of care in forming friendships. [220.]

#### 211

மூடர் நட்பு முன்னர் இனிதாய்ப் பின்னர் இன்தைரம்.

கருத்துணர்ந்து கற்றறிந்தார் கேண்மை எஞ்ஞான்றம் குருத்திற் கரும்புதின் றற்றே;— குருத்திற் கெதிர்செலத்தின் றன்ன தகைத்தரோ என்றம் மதுரம் இலாளர் தொடர்பு.

### Satisfying friendships.

Intimacy with those who understand the real intention (of one's words), and who have acquired wisdom by learning, will at all times be like eating sweet cane from the tender shoots; but attachment to those who have no sweetness of disposition is like eating it in a direction opposite to the tender shoot (it grows harder and less sweet).

Here are two antithetical statements: σ: ઉκώνων, Θετωίμ.—u: Αρο, κωκέρ. Ellis, p. 232. This is another version of 138. Comp. also 166 and 125, and K. 782, 783.

The definition of men of cultivated understanding is neat: கருத்தை உணர்க்கு கற்ற அறிக்குவர்கள்.

So B. I. S. 1088; Pañch. ii. 37:

# 'इस्रोर् चयात् क्रमशः पर्वेणि पर्वेणि यथा रस्विशेषः। तहत् सक्तनमैत्री विषरीतानां तु विषरीता॥

There is a different taste in the sap of the sugar-cane as you go gradually from the tip joint by joint (or month by month); even so friendship of the good is diverse from that of the evil.'

Here पर्वेन् has a double meaning: 'joint' and 'change of the moon.' Thus the Tamil misses the play on the word. Comp. 138, 390, 156.

#### 212

சற்குடிப்பிறத்தவர் மாறமாட்டார் என்ற உறுதியா<mark>ற் கிகேகிக்கவேண்</mark>டும். மனமறி**வ**து அசாத்தி<mark>யம்.</mark>

இற்பிறப் பெண்ணி இடைதிரியார் என்பதோர் நற்புடைக் கொண்டமை; அல்லது,—பொற்கேழ் புனல்ஒழுகப் புள்ளிரியும் பூங்குன்ற நாட!— மனம் அறியப் பட்டதொன் றன்று.

### Examine the lineage of a candidate for your friendship.

Lord of the land of flowery hills, where wild-fowl golden in hue fly, scared by the rush of the waterfall!

'Regarding the nobility of their birth—these will not swerve:'— To say thus is a good ground of confidence—(a good position to take up); but to say 'their minds are known,' is not any (i. e. real ground).

எ: அறியப்பட்டது.—ப: அன்று.— கொண்டமை, G. 94. பூங்குன்ற காட = பொலிவையுடைய மில காடனே! G. 119, 64. ஒன்று = ஒருகற்புடை.

If you have ascertained that a man is of good family, you have good ground for believing that he will be faithful and unswerving in friendship; but you must not rely upon any supposed knowledge of his disposition. The two grounds of trust (புடை = பட்சம், 'hypothesis') are, 'they will act as becomes their birth,' and 'I know their hearts.' The former alone is கூல்வடிடை, 'a tenable ground of confidence.'

Comp. K. 793, 794.

### 213.

கன்றி யறிக்தவரோடுதானே கட்புச்செய்ப வேண்டும்.

யான அனேயவர் நண்பொரீஇ—நாய்அனேயார் கேண்மை கெழீஇக் கொளல்வேண்டும்;—யாண அறிந்தறிந்தும் பாகணயே கொல்லும்,—எறிந்த வேல் மெய்யதா வால்குழைக்கு நாய்.

The elephant and the dog, types of false and true friends.

Forsaking friendship with those who resemble the elephant, embrace and hold fast intimacy with those who are like the dog; for the elephant will slay even its keeper though it has long known him; but the dog will wag its tail when it has in its body the javelin (hurled at it by its angry master).

எ: ஒருவர் (தொகை), யாண், காய்.— ப: வேண்டும், கொல்லும், குழைக்கும் — ஓரிஇ = ஒருவி. கெழிஇ = கெழுவி. G. 79. எறிக்கவேல். G. 143. மெய்யதா = மெய்யது + ஆ. இதில் மெய்யத எ–து எழாம் வேற்றமை மயக்கமாகவக்க ஆரும் வேற்றமை. G. 62, 137\*. ஆ = ஆக. G. 140. = 'while it has the dart in its body.'

Ellis, p. 233. K. 814. Three தனிச்செற்கள் in lines 1, 2, 3.

# 214.

மனத் கலந்து நட்புச்செய்தவர் தம்மைகெடு நாள் பிரிந்திருப்பினும் அவர் நட்பை அறிவுடையார் விடார்.

பலநாளும் பக்கத்தார் ஆயினு' நெஞ்சில் சிலநாளும் ஒட்டாரோ டொட்டார்;—பல நாளும் நீத்தார் எனக்கை விடல்உண்டோ தந்நெஞ்சத் தியாத்தாரோ டியாத்த தொடர்பு?

Priends are not to be forsaken because long severed.

Though men dwell side by side for many days, when their souls cleave not (are not congenial), for even a few days they retain not their friendship. But is it possible to let go attachment's well-knit ties, though those to whom one's soul is knit dwell many days afar?

No intimacy can render uncongenial friendships lasting; and no separation can annul a real friendship.

எ: அறிவுடையார், கைவிடல்.— ப: ஒட்டார், உண்டோ? — செய்: தொடர்பு.

Comp. 237, and Ellis, p. 233. See my K. p. 292.

Note குற்றியல் இகரம் twice in line 4. G. 24. It does not affect the metre.

### 215.

உயர்ச்தோரோடு ஒருகிலேயே க**ட்பாக வே**ண்டும்.

கோட்டுப்பூப் போல மலர்ந்துபிற் கூம்பாது வேட்டதே வேட்டதா நட்பாட்சி;—தோட்ட கயப்பூப்போன் முன்மலர்ந்து பிற்கூம்பு வாரை நயப்பாரு' நட்பாரும் இல்.

#### Tree-flowers and water-flowers.

The use and wont of friendship is that, what once it has loved it loves always,—like the flower on the tree-branch which having once unfolded afterwards closes not; but who will esteem, or make friends of, those who are like flowers on the surface of the excavated *tank*, which unfold and afterwards close themselves?

Comp. K. 425. Ellis, p. 233. The idea that there should be no fickle caprice in friendship is to be found also in 246. The lotus daily opens and shuts: the tree-flower blooms and remains in full bloom till it withers away!

கோட்டு from கோடு. § 131. தோட்ட for தோண்டின = தோண்டப்பட்ட; or from தொடு for தொட்ட. See Lex. For வேட்டதே வேட்டத ஆம் ( $\sqrt{வேன்}$ ), comp. 216: இட்டஞான் றீட்டதே, 'what it once has given is given for ever.'

### 216.

கடை, இடை, தீல்யானவர் நட்பு இன்னது.

கடையாயார் நட்பிற் கமுகணயர்; ஏண இடையாயார் தெங்கின் அனேயர்;—தஃயாயார் எண்ணரும் பெண்ணேபோன் றிட்டஞான் றிட்டதே தொன்மை உடையார் தொடர்பு.

### Three grades of friends.

The lowest sort of men in friendship are like the Arccanut tree. The middle sort are like the Cocoa-nut tree. Attachments to the chief of men—who are old friends—is like the Palmyra tree of rare worth: what was given that first day was given once for all.

எ: கடையாயார், இடையாயார், திலயாயார்.— ப: அனேயர், அனேயர், இட்டதே. கடையாயார் = கடைவரிசையில் உள்ளார். ஆயார் = ஆகிஞர், G. 82. (7.) அனேயர், G. 109. எண்ணரும் = எண்ணுதற்கரிய, G. 153, 121.

Read . . . தொடர்பு . . . போன்று . . . இட்டதேயாம்.

This quatrain is a riddle, and the latter half rather puzzles all the commentators. The meaning is this: Some men must be daily cultivated, or their friendship fails. Of these—the lowest type—the Areca is the emblem, for it requires daily care and irrigation. Others must be attentively considered for some time, till friendship has become a fixed habit. Of these—the medium type—the Cocoa-palm is the emblem, for it requires constant care in its earlier stages only. Others, once friends are friends for ever. Of these—the highest type—the Palmyra is the emblem. Planted in the sandy plain, it requires no care, and is of incalculable value (according) to South India. Comp. B. I. S. 4249.

# 217.

அன்பினுடைய ஈட்பினர் இடும் இிலக்கரி அமிர்தம்; அன்பிலார் இடும் அறசவையோடுகூடிய உணவும் எட்டிக் காய் ஆகும்.

கழுநீருட் கார்அட கேனும்ஒருவன் விழுமிதாக் கொள்ளின் அமிழ்தாம்;—விழுமிய குய்த்துவையார் வெண்சோறே ஆயினு மேவாதார் கைத்துண்டல் காஞ்சிரங் காய்.

A dinner of herbs with affection is ambrosia. The greatest delicacies without it, nux vomica.

If one receive you courteously, though what he gives is but rank herbs dressed in water in which rice had been washed, it is ambrosia. To eat from the hands of those who love us not, though it be white rice with rich spicy condiments, is nux vomica.

<sup>ு:</sup> அடகு, உண்டல்.—ப: ஆம், காப் (ஆகும்).— கார். G. 121, 154. விழுமிதா = விழுமியதா + ஆ = ஆக. G. 93.

Comp. 206, 207, 210; and K. 1065. கைத்த may = பொருன், or be a kind of 7th case of கை = at, or from their hand. கழக்ச் அச்சிகழுவியார். G. 153.

சமீபத்திலிருந்தும் உதவிசெய்யாத நட்பராலேபயனில்லே.

நாய்க்காற் சிறுவிரல்போ னன்கணியர் ஆயினும் ஈக்காற் றுணேயும் உதவாதார் நட்பென்னும்? சேய்த்தானுஞ் சென்றுகொளல்வேண்டுஞ் செய்வினக்கும் வாய்க்கால் அனேயார் தொடர்பு.

### Friendship of those who though near aid not.

Of what value is the friendship of those who being very near, like the little claw on a dog's leg, afford not help as much as a fly's foot? Though you go far to seek it, lay hold of the friendship of those who are like the water-channel that causes the crops in the field to flourish.

எ: கட்பு, ஒருவர் (தொகை).—ப: என்னும், வேண்டும். செயப்படுபொருள்: தொடர்பை.— காய்க்கால், ஈக்கால். G. 152. Comp. 263.

# 219.

அறிவிலாரதுநட்புக் தீராப்பிணியும் இகழ்ச்சியும் இல்லாதகுணங்கினப்புகழ்தலுங் கொடியன.

தெளிவிலார் நட்பிற் பகை நன்று; சாதல் விளியா வருநோயி னன்மூல்;—அளிய இகழ்தலிற் கோறல் இனிதே;மற் றில்ல புகழ்தலின் வைதலே நன்று.

### Pour bad things.

Better hate than friendship of the ignorant.

Better death than disease which comes on yielding to no remedy.

Sweeter is killing than contempt that breaks the spirit. Better abuse than undeserved praise.

In Tel.:

Avivēkitō snēhamu kannā Vivēkitō virōdhamu mēlu.

எ: பகை, சாதல், கோறல், வைதல்,—ப: கன்ற, கன்ற, இனித, கன்ற,—கட்பில்.  $(G.\ 61.\ 9ப்பு.)$  ஆல், ஏ, மற்ற, அசைச்சொற்கள். அளிய.  $G.\ 140$ . கோறல் = கொல்லல்.  $G.\ 41$ .

Comp. 187. Looking at K. 508-510, I would translate ವಿಶ್ವಣಿಗೆ ಮಾರ್ಸ, 'persons unworthy of confidence.' K. 816.

கூடிப் பிரிதல் கூடாத; ஆதலால் தகுதியுடையாரையே நட்புக் கொள்ளல் வேண்டும்.

மரீஇப் பலரொடு பன்ணை முயங்கிப், பொரீஇப் பொருட்டக்கார்க் கோடலே வேண்டும்;— பரீஇ உயிர்செகுக்கும் பாம்பொடும் இன்னை மரீஇப் பின்ஜேப் பிரிவு.

#### Never forsake a friend!

When men have formed an intimacy ( $\omega^{\text{f}}$ ), separation afterwards even from a snake which slays with its tooth ( $\omega^{\text{f}}$ ), causes affliction ( $\otimes^{\text{id}}$ ); therefore associate intimately with many, and for many days take them to your bosom, conform to their tastes and habits ( $\omega^{\text{II}}$ ), and hold fast the really worthy ones.

Form no friendship with him whose disposition, race, and connexions are unknown.'

**ஏ: ஒருவர்** (தொகை), பிரிவு.—ப: வேண்டும், இன்கு.—செயப்படி: தக்காரை.—ஏ–அசைகில். மாரீஇ, பொரிஇ, பரீஇ. G. 79. பன்குண்=பல்காள். G. 39, 36. பொருட்டக்கார் = பொருளாகத் தக்கவர். G. 57, 37.

So Avvaiyār, கூடிப்பிரியேல!

This is corrupt. uf @ = ugal is made for the rhyme.

The idea seems to be: 'Cultivate friendship on all sides, and even if you find some friends dangerous, try to make the best of the matter: anything is better than dropping a friend!'

மர்இ in line 4 is bad metre. Perhaps we may read மீர்இய பின்னே பிரிவு. See B. I. S. 5375 (also Pañch. ii. 60, iv. 60):

<sup>&#</sup>x27;यस्य न ज्ञायते ज्ञीलं न कुलं न च संश्रयः न तेन संगतिं कुर्यात्।

# CHAPTER XXIII.

# BEARING AND FORBEARING IN FRIENDSHIP.

# அதிகாரம் உடி.

# நட்பிற் பிழைபொறுத்தல் (= நட்டோரிடத்துளவாகிய தற்றங்க‰ப்போறுத்தல்).

There is no chapter with this title in K., though chapters lxxix-lxxxiii deal with friendship. Comp. also K. xvi. This is a very complete chapter in which there is nothing extraneous, and the verses bear the appearance of having been composed by one poet as a connected poem. The motto might be—

'I know not, I ask not, if guilt's in that heart,

I know that I love thee whatever thou art.'

The whole subject of friendship is treated in this work and in the K. in a very earnest, enthusiastic, and real manner. It is a sacred, inviolable bond. Much of what western writers connect only with love between the sexes is here introduced.

### Analysis:

- 1. None are perfect. We must hide in our bosom the faults of our friends. [221, 227, 229.]
- 2. Never dissolve a friendship, since friends are essentials of life! Tank, fire, hand! [222, 225, 226.]
- 3. The worth of forbearance. [223, 228.]
- 4. The pain of friends' unworthiness.—Ignore their faults. [224.]
- 5. The evil of suspecting friends, and seeking out their faults. [230.]

### 221.

சிகேகர் குற்றங்களேத் தம்முள்ளத்தில் மறைக்கவேண்டும்; குற்றமில்லாதவர் பூவுவகிலில்லே.

நல்லார் எனத்தா' நனிவிரும்பிக் கொண்டாரை அல்லார் எனினும் அடக்கிக் கொளல்வேண்டும்! நெல்லுக் குமிஉண்டு; நீர்க்கு நுரைஉண்டு; புல்லிதழ் பூவிற்கும் உண்டு.

### Bear with infirmities. None are perfect.

When those to whom with strong desire we clung as good, prove otherwise, keep the sad secret hid,—cling to them still! *The growing grain has husks; the water has its foam;* flowers too have scentless outer sheath of leaves.

எ: ஒருவர் (தொகை), உயி, நடை, புல்லிதழ்.— ப: வேண்டும், உண்டு.— என. G. 114. தரம் + களி = தாகனி. G. 33. கொண்டாரை. G. 124. (5.) புல்லிதழ். Comp. 266. G. 150. பூலிற்கும் = பூ + இன் + கு + உம். G. 23, 65, 35, 24. அடக்கி seems to govern குற்றக்கின் understood, and கொள்ளல் governs கொண்டாரை. One commentator suggests that அடக்கி கொள்ளல் means 'trying to repress faults, and amend the erring ones.' But see also 229, Comp. 75. Ellis, p. 233.

K. 807. So Avvaiyār, கொன்றைகோதன், 18. குற்றம்பார்க்கிற் சுற்றயில்லே, 'if you scrutinize faults you will have no friends.'

### 222.

நல்லோர் பிழை பொறுப்பர்.

செறுத்தோ றடைப்பினுஞ் செம்புனலோ டோர், மறுத்துஞ் சிறைசெய்வர் நீர்நசை வாழ்நர்; வெறுப்ப வெறுப்பச் செயினும்—பொறுப்பரே தாம்வேண்டிக் கொண்டார் தொடர்பு!

Bear with your friends' faults, as the cultivator bears with the stream that often bursts its enclosure.

If, though they dam it up, the fresh flood should burst its bonds, men do not feel aggrieved; but straightway imprison it again, for by the precious stream they live: so though their friends again and again do very disagreeable things, men bear with those whose friendship is dear.

எ: வாழ்கர், கொண்டார்.—ப: செய்வர், பொறப்பர்.—ஏ, அசைஙில். செறத்தோறம் = செறக்குர் தோறம். G. 153. கீர் கசை = கீரை கசைக்கு, அல்லது கீரின் கசைவிஞல். G. 153. வாழ்கர். G. 95 = வாழ்வர்.

Comp. ch. viii, and especially 77.

The latter clause is difficult: '(men) will endure (even the disagreeables of) the attachment of those whom they have desired (=chosen).' Some take தாம் விரும்பித் தொடர்பு தொண்டாரைப் பொருப்பர்.

For the repetition (③@\$#\$) see IIIrd G. 200. Here it is = 'exceedingly great and repeated offences.' Note the \$\sim\$\$ and in line 3.

பொறுத்தல் நட்பை வளர்க்கும்.

இறப்பவே தீய செயினுந்தன் னட்டார் பொறுத்த றகுவதொன் றன்ரே? — நிறக்கோங் குருவவண் டார்க்கும் உயர்வரைநாட! ஒருவர் பொறைஇருவர் நட்பு.

### Bear all things!

Lord of the lofty hilly land, where the bees hum through all the flowery Gongu-glade!—Though friends should work us surpassing ills, the only thing that is meet is forbearance: Patience of one is friendship of the twain.

எ: பொறத்தல், பொறை.—ப: தகுவது, ஈட்பு (ஆகும்).—இறப்பவே. 'Though they do things so bad as to pass (the limits of forbearance).' G. 140. கிறக்கோல்கு உருவ வண்டு ஆர்க்கும் உயர் வரை காட! = பொன்னிறத்த கோங்கம்பூவிலே அழகிய வண்டுகள் ஆர்ப்பரிக்கும் உயர்க்த மில காடனே. G. 152, 162. ஒருவர், இருவர். G. 159. ல் + s = p. G. 38. க: this is அல்வழி.

# 224.

நட்டார் செய்த பிழையால் அதிக மனவருத்தம் உண்டாகும்.

மடிதிரை நந்திட்ட வான்கதிர் முத்தங் கடுவிசை நாவாய் கரை அலேக்குஞ் சேர்ப்ப! விடுதற் கரியார் இயல்பிலர்ஏல் நெஞ்சஞ் சுடுதற்கு மூட்டிய தீ.

1 'Ever curling waves.'

#### To be wroth with those we love, is like fire in the breast!

Lord of the shore where pearls of purest lustre are thrown up by circling waves, and where swift darting boats are borne through the surf!—When friends whom we may not leave have alien hearts, it is as a scorching fire enkindled in the soul.

எ: அரியார்.—ப: இ (ஆவார்).—மடிதிரை. G. 153. தக்டுட்ட. G. 124. (5.) கடு. G. 119. இன் The student will recognise, in this and many other verses, a beautiful description of the old Pāṇḍiyan country, with its seaboard (சேர்ப்பு), its extensive forests, and limiting hills (வரை).

Some say உம் is understood: . . . . முத்தங்கின யும் . . . காவாய்கின யும். Others render : 'the strand where . . . ships toss up . . . pearls on the shore.'

Ellis, p. 233. K. 799, 809. The idea of the inviolability of friendship is expressed here and in 214, 225, 226 in similar phrases: விதந்தர்கர்யர், விடற்பாலரல்லார்.

விடத்தகாத கட்பினர் திமைகளேச்செய்தார் ஆயினும் அவரை கீங்குதல் கலம் அன்ற.

இன்னு செயினும் விடற்பாலர் அல்லாரைப் பொன்னன்னுய்—போற்றிக்கொள்ளல்வேண்டும்; பொன்னெடு நல்லிற் சிதைத்ததே நாடொறு' நாடித்தம் இல்லத்தில் ஆக்குத லால்.

### Forsake not friends though they wrong you.

Though those, from whom you may not part, do grievous things, O maid who art as Lakshmī! you must still cherish your chosen friends;—fire destroys men's wealth and happy homes, yet is it sought there and kindled every day.

The idea of fire is taken on from 224. Some read பெரன்னுக='cherish them as gold.' Ellis, p. 233. K. 791.

Comp. B. I.S. p. 472:

# 'ऋष्रियास्पि कुवासो यः प्रियः प्रिय एव सः। दग्धमन्द्रिःसारेऽपि कस्य वङ्गायनादरः॥

He who is dear, remains dear even though he do unpleasing things.

Who ceases to honour fire though it has consumed the most precious things in the house?'

#### 226.

நண்பரைப் பிழையின் பொருட்டுப் பிரியல் ஆகா*த*ு.

இன்ன செயினும் விடிதற் கரியாரைத் துன்னுத் துறத்த றகுவதோ ?—துன்னருஞ்சிர் விண்குத்து நீள்வரை வெற்ப !—களேபவோ கண்குத்திற் றென்றுதங் கை ?

# Friends are not to be forsaken on account of their faults.

When those from whom it is hard to part do evil things should men at once renounce them?—Lord of the lengthening hills that pierce the sky, whence rarest gifts descend!—Do men cut off their hand because it pricked their eye?

ன: துறத்தல், மனிதர் (தொகை).—ப: தஞவதோ, கிளபவோ.—துன்னரஞ் சீர் விண்ரூத்து கீன் அரை அதற்ப!—இட்டுதற்கு அரிய தன்மையை உடைய வாகுனப் பொருக்திய கீண்ட மில நாடனே!

சிகேகிதரை விட்டுப்பிரிந்தவர் பிழை செய்தவரிலும் கடையர்.

இலங்குநீர்த் தண்சேர்ப்ப! இன்ன செயினுங் கலந்து பழிகாணர் சான்ருேர்;—கலந்தபிற் றீமை எடுத்துரைக்குந் திண்ணறி வில்லாதார் தாமும் அவரிற் கடை.

Those who forsake friends that have committed a fault are worse than they.

Lord of the cool shore of the shining sea! The perfect ones when they have contracted an intimacy with any, see no faults in them, even if they do things that cause pain. Those who, being without stable wisdom, take up and tell out men's evil deeds after contracting an intimacy with them, are themselves worse than they.

எ: சான்ரேர், இல்லாதார்.— ப: காளூர், கடை (ஆவர்).— செயப்படு: பழியை.— கலந்த = கட்புக் கொண்டபின். கட்பரைத்திருத்த வேண்டுமே அல்லாமல் அவர்களுடைய குற்றங்கினப் பலர்க்கு அறிவிக் கக் கூடாது. அவரில். G. 61.

The bond of a friendship once formed is indissoluble.

#### 228.

நட்பினர்செய்த பிழையை உரிமையாற் செய்ததென்ற கருதிப்பொறுத்துக் கொள்ள <mark>வேண்</mark>டும்.

ஏதிலார் செய்த திறப்பவே தீதெனினும் நோதக்க தென்னுண்டா' நோக்குங்கால்—காதல் கழுமியார் செய்த—கறங்கருவி நாட! விழுமிதா நெஞ்சத்து ணின்று.

### Faults in strangers and in friends.

Lord of the land of resounding waterfalls! Though what those alien to us have done may be surpassingly evil, what is there to be pained at, when you regard it?

Things done by affectionate friends, will be excellent when so regarded by the mind.

Bear patiently all unpleasing actions of men. If they are entire strangers, it must be fated, or it was all one could expect! If friends, regarded in a friendly spirit, all will be good.

Comp. K. ch. lxxxi, esp. 804, 805.

சிசேதிதன் பிழைகளே வெளிப்படுத்தல் ஆகாது.

தமர்என்று தாங்கொள்ளப் பட்டவர் தம்மைத் தமர்அன்மை தாம்அறிந்தார் ஆயின், அவரைத் தமரினு' நன்கு மதித்துத் தமர்அன்மை தம்முள் ளடக்கிக் கொளல்.

If friends prove unfaithful, love them the more, and keep the secret of their unfaithfulness in your own bosom.

If we perceive those we have accepted as our own to be not really ours, we must pay even more respect to them than to our own, and keep concealed in our own mind the fact that they are not really ours.

எ: ஒருவர் (தொகை).— ப: அடக்கிக்கொளல். தமர். G. 123. அன்மை. G. 94, 152. கன்கு. G. 120. கொளல். G. 85.

This is 221 with variations. There is a play on so throughout.

கொள்ள and பட்டவர் must be carefully separated in construction. தாம் is subject of கொள்ள. பட்டவர்தம்மை is object of அறிந்தார்.

# 230.

கிகேதேர் குற்றங்களே வெளிப்படத் தூற்றினவன் சாபம்.

குற்றமும் ஏனேக் குணமும் ஒருவண நட்டபி டைத் திரிவேன்ஏல்— நட்டான் மறைகாவா விட்டவன் செல்வுழிச் செல்க, அறைகடல்சூழ் வைய நக.

He who pries into his friend's faults shares the punishment of the revealer of secrets.

If, after I have taken a man for my friend, I go about prying into his faults and virtues (other qualities), may I depart whither that man goes who has not kept his friend's secret, while the earth, begirt by the resounding sea, laughs.

ರ: ಬಾರ್ (ರ್ಇನಾತ).— ಬ: ರಿಕರ್ನ.— ತಾರ್ಖ = ತಾರ್ತಿಯಲ್ಲಿ ರಿಕರ್ನಿಲ್ಲಿ ಅರಿಕ್ಕ್ ಪ್ರಿ ಮಿ. ದಿ. 153, 63, 152, 25. ರಿಕರ್ನಿ G. 85.

Comp. Ellis, pp. 233, 234. See 238, 158.

<sup>[</sup>So in this more ancient verse:

<sup>&#</sup>x27; பொருத்திய கேண்மையின் மறையுணர்ச் தம்மறை பிரித்தக்காற் பிறர்க்குரைக்கும் பீடிலார் தொடர்புபோல்:

Like the friendship of the dishonourable who learn your secret when joined in intimacy with you, and divulge it to others when separated from you.'—\$\pi\phi\$. i. 25.]

# CHAPTER XXIV.

# UNREAL FRIENDSHIP.

# அதிகாரம் உச.

# கூடாநட்பு

( = உள்ளே கூடாதிருந்தே புறத்திலேகூடநட்பவர்நட்பு;— பொருந்தாதசிநேகம்).

This is in K. 3siy and supersly, chapters lxxxii, lxxxiii. The idea is of a seeming friendship without any bond of heartfelt affection.

### Analysis:

- False friends cling to you only so long as it serves their own interests to do so. [231.]
- 2. Contrast between friendships contracted with worthy and unworthy persons:

  'Rain and drought;' 'Heaven and hell;' 'Honey and margosa.' [232, 233, 239.]
- Friendship with men of unloving souls, blazes up suddenly, and as quickly dies down: 'Fire in the straw!' [234.]
- 4. Avoid men who glibly promise impossibilities, and yet delay to perform what is in their power. [235.]
- 5. Trust none on account of their birthplace and associations. [236.]
- 6. Flippant, irreverent people are bad friends. [237.]
- 7. A spirit of self-sacrifice is essential to friendship. [238.]
- 8. Pleasing exterior and worthless character. [240.]

### 231.

கூடாகட்பினர் தங்கருமம் முடியும் அளவும் ஒருவரைகட்புச் செய்த அத முற்றியபின் அவரை விட்டுகீங்குவார்.

செறிப்பில் பழங்கூரை சேறணே யாக இறைத்துநீர் ஏற்றங் கிடப்பர்;—கறைக்குன்றம் பொங்கருவி தாழும் புனல்வரை நன்டை! தங்கரும முற்றுந் துணே.

# Unreal friends cling to you till they have gained their desire.

Lord of the pleasant well-watered mountain land, where boiling waterfalls pour down from the dark hills! (Poor men) linger beneath the old roof that affords no shelter, baling out the water, and making mud embankments, and enduring the down-pour; (even so unreal friends stick by you) till their purpose has been attained.

எ: (வுறியவர், or கிலர், or கடாகட்பினர்).— ப: கிடப்பர்.

This is very elliptical. This and the next verse are genuine reminiscences of the south-west monsoon season in the Tamil country.

K. 813. ஆக = ஆகச்செய்து.

In Nannūl 1, the idea of disinterested kindness is prettily illustrated:

்பூங்கை புகழவோ சாவிற்குதவு' சயர்து,

Is it for praise that the fair hand kindly serves the tongue?'

### 232.

கல்லோர் நட்பு மழையைப்போலும்; தீயோர் நட்பு வறட்சியைப்போலும்.

சீரியார் கேண்மை சிறந்த சிறப்பிற்ருய் <mark>மாரிபோன் மாண்ட பயத்ததாம்;—</mark> மாரி வறந்தக்காற் போலுமே,— வால்அருவி நாட! சிறந்தக்காற் சிரிலார் நட்பு.

#### The friendship of the excellent like rain; of others like drought.

Lord of the land of pure (white, foaming) waterfalls! The friendship of the virtuous is of exceeding excellence, and yields glorious results—like (seasonable) rain; but the friendship of the vicious, even in the time of its exuberance, is as when the rain fails in the time of drought.

எ: கேண்மை, கட்பு.— ப: ஆம், போலும்.— ஏ, அசைலில். சிரியார் = சீரையுடையர். G. 93. சிறப்பிற்றுப் = (சிறப்பு + இன் + த + ஆய்) = சிறப்பின்யுடையதாகி. G. 93. பயத்ததாம் = பயின்யுடைய தாம். G. 93.

Ellis, p. 234.

அறிவுள்ளோர் கிரேகம் மோட்சத்தைப்போலவும்; அறிவில்லார் கிரேகம் நரகத்தைப் போலவும் ஆகும்.

நுண்ணுணர்வி ஏரெடு கூடி நுகர்வுடைமை விண்ணுலகே ஒக்கும் விழைவிற்முல்;— நுண்ணூல் உணர்விலர் ஆகிய ஊதியம் இல்லார்ப் புணர்த னிரயத்துள் ஒன்று.

Bliss enjoyed with the wise is heaven; association with the ignorant and worthless is hell.

Enjoyment of the society of men of refinement resembles the heavenly world in the pleasure it affords. Closest contact with those destitute of fine perception of the value of learned pursuits—men who gain no wisdom from you, nor you from them—is one of the hells.

எ: தகர்வுடைமை.— ப: விழைவிற்ற, ஒன்று (ஆகும்).— ஏ, ஆல், அசைகிங்கள். தகர்வுடைமை (தகர், வ், உடைமை). G. 153. விழைவிற்ற = விழைவினத. G. 93. ஒக்கும். G. 125. Ellis, p. 234. For the 'hells,' see Jī. Chin. xiii, § 10. காககதித்துன்பம், 164–178.

### 234.

அன்பில்லாருடன் கொண்டகட்பு கிலகில்லாது.

பெருகுவது போலத் தோன்றிவைத் தீப்போல் ஒருபொழுதுஞ் செல்லாதே நந்தும்,—அருகெல்லாஞ் சந்தனநீள் சோலேச் சாரன் மலேநாட! பந்தம்இ லாளர் தொடர்பு.

Intimacy with those who have no sympathy is like fire in the stubble.

Lord of the land where wide groves of *sandal* cover the hilly slopes! Friendship with those who feel not its real obligation, like fire in the straw (suddenly) appears, seeming as though it would increase, but never advancing dies out.

எ: தொடர்பு.— ப: கந்தம்.— வைத்திப்போல் = வைக்கோல் நெருப்பைப்போல். G. 132. கீன் = கீண்ட. G. 153.

Ellis, p. 234.

செய்ய இயலாதவை செய்வேரம் என்றலுஞ் செய்ய இயலும் கர்மங்களேச்செய்யாத தாழ்த்தலுக் கூடா நட்பின்குணம்.

செய்யாத செய்து' நாம் என்றலுஞ் செய்வதணச் செய்யாது தாழ்த்துக்கொண் டோட்டலும் — மெய்யாக இன்புறூஉம் பெற்றி இகழ்ந்தார்க்கும் அந்நிலயே துன்புறூஉம் பெற்றி தரும்.

### Boastings and delays.

The promising to do what cannot be done, and the putting off and leaving undone through delay things that could be done, will forthwith bring experience of sorrow even to those who have contemned truthfully the pleasant experiences of life (ascetics and saints).

As we say: 'These things would anger a saint.'

Comp. N. N. V. 71, where this verse is evidently quoted: 'செயக்கடவ அவ்வளவுஞ் செய்தும் மன் என்பார், they will promise to do anything, good or bad.' செய்தும் = செய்வோம். Tel. chē-tu-mu. G. 83.

பெற்றி is redundant: (Lex.) இன்புறு உம்பெற்றி = இன்பம்.

# 236

பெரியோருடன் நட்புக்கொண்டாலுங் கீழோர் நல்லோர் ஆகார்.

ஒருநீர்ப் பிறந்தொருங்கு நீண்டக் கடைத்தும் விரிநீர்க் குவளேயை ஆம்பல்ஒக் கல்லா; பெருநீரார் கேண்மை கொளினுநீர் அல்லார் கருமங்கள் வேறு படும்.

The water-lily does not become a lotus by being in the same tank with it: so evil persons will act in conformity with their natures.

The Ambal (water-lily) does not equal the expanding Kuvalai though born and growing together with it in the same pool: though they attain to intimacy with those of generous instincts, the deeds of men in whom these instincts are lacking will be diverse.

There is a play on the two uses of  $\mathring{e}i = (1)$  water, (2) nature.

எ: ஆம்பல், கருமுத்கள்.—ப: அல்லா, வேறுபடும்.— செயப்படி: குடிளையை.— கீர் = கீரிலே G. 152. கடைத்தம் = இடத்தை உடையன ஆயினும். G. 93, 113. ஒக்கல்லா = ஒக்க மாட்டாத (ஒக்கு + அல்லா). G. 125, 89. கொளினும் = கொண்டாலும். G. 86, 142.

மனக்கலப்பில்லார் நட்பு துன்பந்தருவதாகும்.

முற்றற் சிறுமந்தி முற்பட்ட தந்தையை நெற்றுக்கண் டன்ன விரலான் ஞெமிர்த்திட்டுக் குற்றிப் பறிக்கு மலேநாட!—இன்ஞதே ஒற்றுமை கொள்ளாதார் நட்பு.

# Friendship with the uncongenial is bad.

Lord of the hilly land where the immature little monkey, with its finger like a bean-pod, will flip its father when it meets him, and poke him and snatch fruit from him! Afflictive indeed is friendship with the uncongenial.

எ: நட்பு.— ப: இன்னதை.— முற்றல் = முற்று + அல்லாத. G. 153.

As in other verses, the address to his patron harmonizes with the theme: the picture of the flippant little ape is intended as a satire upon the presumption of the young men whose forward behaviour in the learned assemblies and elsewhere was distasteful to him. Comp. eh. xxxii.

Comp. B. I. S. 3666:

# 'साम्याज्ञि सख्यं भवति वैषम्यान्नोपपद्यते।

By congeniality friendship exists: by uncongeniality it grows not.'

· ஒற்றமை = साम्यं.

### 238.

நண்பனது குறைதோதவனுக்கு உறஞ்சாபம்.

முட்டுற்ற போழ்தின் முடுகிஎன் ஞர்உயிரை நட்டான் ஒருவன்கை நீட்டேன்ஏல் — நட்டான் கடிமீன கட்டழித்தான் செல்வுழிச் செல்க, நெடுமொழி வைய நக.

The curse of him who does not offer his life for his friend.

If I hasten not to put forth my hand and offer my precious life to my friend when in distress, may I depart whither he goes who has violated the sanctity of his friend's wedded wife, while the far-famed world laughs!

Ellis, p. 235. Comp. 230.

கலலோர் ஈட்பு இனிது; மற்றோர் ஈட்பு கைப்பு.

ஆன்படு நெய்பெய் கலனுள் அதுகளேந்து, வேம்படு நெய்பெய் தணத்தரோ,—தேம்படு நல்வரை நாட!— நயம்உணர்வார் நண்பொரீஇப் புல்லறிவி ஞரொடு நட்பு.

#### Bitter for sweet.

Lord of the land of goodly hills where honey flows! To forsake the friendship of those who know the right, and cultivate that of shallow pretenders to knowledge, is like emptying out cow's *ghee* from a vessel and pouring into it *margosa* oil.

எ: கட்பு (க்கொள்ளல்).— ப: அடுக்க. அரோ, அகைரில். G. 153. தேம்= தேன். பெய் தூதுத்த = பெய்தாற்போதும். G. 137, 93. பெய்த = பெய்தால். ஒரி இ = ஒருவி. G. 79.

# 240.

உருவுடையானிடத்த உபகாரியாக்தன்மையின்மையும் அறிவுடையார் தீயினத்தாராகுதலும் தீயன.

உருவிற் கமைந்தான்கண் ஊராண்மை இன்மை பருகற் கமைந்தபா னீர்அளா யற்றே; தெரிவுடையார் தீயினத்தர் ஆகுத கைம் விரிபெடையோ டாடிவிட் டற்று.

# A specious outward appearance without a liberal spirit.

The absence of generosity in those whose exterior is pleasing, is like the mingling of water with the milk provided for food: when men of understanding take to bad company it is like the disporting of a *Cobra* with a female viper.

எ: இன்மை, ஆஞ்தல்.—ப: அளாயற்ற, வீட்டற்ற.— அளாய்= அனாலி. அளாய், வீட்டு, இவை அனா விஞல், வீட்டால் என்ற பொருன் கொள்ளும். G. 117. பானீர்≔ பாவிலேகீனை. G. 152.

# CHAPTER XXV.

# THE POSSESSION OF PRACTICAL WISDOM.

# அதிகாரம் உடு.

# அறிவுடை மை

(= கல்விகேள்விகளானுய அறிவுடையனுதல்; or காரியாகாரியங் களேத் தெரிந்து கொள்ளும்புத்தி).

# In Sanskrit ज्ञानं, विवेकं, बुद्धि.

Chapter xliii of the Kurra! bears the same title, but there is little agreement. The wisdom here meant is sound, practical common sense.

# Analysis:

- Moderation and delicacy in treatment of vanquished enemies is enjoined:
   Parcere vicţis.' [241.]
- 2. Humility befits the poor. [242.]
- 3. Do not judge men by their place of birth. [243, 244, 245.]
- 4. Fickleness in friendship is to be shunned. [246.]
- Pleasure arises from friendship of the truly wise, and pain from that of the foolish. [247.]
- 6. Man makes himself. [248.]
- 7. It is wisdom even for the learned to yield to necessity, and in the way of business to follow in the train of ignorant but necessary patrons. [249.]
- 8. The three essentials of a consummate life. [250.]

# 241.

அறிவுடையார் பகைவர்வலி குன்றியகாலம் அறிந்து போர்க்குச் செல்லார்.

பகைவர் பணிவிட நோக்கித்—தகவுடையார் தாமேயு' நாணித் தலேச்செல்லார்;—காணுப்! இளம்பிறை ஆயக்காற் றிங்களேச் சேரா தணங்கருந் துப்பின் அரா.

### Generosity to fallen foes.

Worthy men, when they behold where foes are foiled, themselves too feel sore abashed, and do not hasten on to crush them. Behold, the strong invulnerable dragon draws not near the moon (to swallow it) when it is in its tender crescent days!

எ: தகவுடையார் (கீ), அரா.— ப: செல்லார், காணும், சேராது.

The rhymes are quite irregular.

See K. 773. This refers to  $R\bar{a}hu$  ( $Q_{F}^{*}G$ ), a Daitya, raised to the skies, who causes eclipses by his efforts to swallow his old enemies, the sun and moon. Eclipses do not occur when the moon is in its crescent stage, which is the occasion of the poet's quaint conceit.

அணங்கு அரும் தப்பின் அரா is doubtful: 'the dragon (possessed) of a strength which hardly (suffers) affliction;' or 'of a strength (which inflicts) sore affliction.'

So the proverb inculcates courtesy to foes:

' வல்லார் இரேத்தால் வந்திரேப்பாறும் என்ற சொல்லாதிரார்கள் சுத்தவீரர்கள்:

Perfect herocs will not refrain from inviting their wearied foes to take repose.' See G. C. 95.

### 242.

அடக்கத்தின் மாட்சி.

நளிகடற் றண்சேர்ப்ப!— நல்கூர்ந்த மக்கட் கணிகலம் ஆவ தடக்கம்;— பணிவில்சீர் மாத்திரை இன்றி நடக்குமேல் வாழும்ஊர் கோத்திரங் கூறப் படும்.

#### Self-restraint an ornament.

Lord of the cool shore of the spreading sea! To men in poverty a modest self-restraint is the chiefest ornament. If a man live in unbending pride, and in a manner unbefitting his position, his fellow-townsmen will revile his race.

எ: அணிகலம், கோத்திரம்.— ப: அடக்கம், படும்.— ஊர் = ஊராரலே. G. 152, 162. Or ஊரிலே, in the town where he dwells, or by his fellow-townsmen.

But for his presumption the lowness of his origin might have been overlooked: he provokes men to look into it.

கடக்கும் = கடப்பான். This form = Tel. aor. nadu-chu-nu: it is used for all persons. So in 250 (probably) முடியும் = முடிக்கும் = முடிப்பான்.

யாவரும் நல்லொழுக்கமுடைமையானன்றிப் பிறப்பிடத்தான் முத்திபெருர்.

எந்நிலத்து வித்திடினுங் காஞ்சிரங்காழ் தெங்ாகா! தென்னுட் டவருஞ் சுவர்க்கம் புகுதலால் தன்னுற்முன் ஆகு' மறுமை; வடதிசையும் கொன்னைர் சாலப் பலர்.

# Character, not birthplace.

Whatever soil you sow it in, the *Strychnos* nut grows not into a cocoa-palm. Some of the Southern land have entered Paradise! It is man's way of life that decides his future state. Full many from the Northern land are denizens of hell.

வடதிசை = வடதிசையிற் பிறக்தாருள்ளும்.

This is doubtless a reminiscence of strife between Jains and Brāhmans, but is not quite in harmony with 212. Sanskrit is @\_\_@ur@, 'the northern speech,' while Tamil is @\_zeir@ur@, 'the southern speech' (@\_zeir@ur@, \_zeir@).

# 244.

அறிவுடையார் தீயாரோடு கூடினுக் தாக்டூயர் ஆகார்.

வேம்பி னிஃயுட் கனியினும் வாழைதன் தீங்சுவை யாதுந் திரியாதாம்;— ஆங்கே இனந்தீ தெனினும் இயல்புடையார் கேண்மை மனந்தீதாம் பக்கம் அரிது.

# Good men not affected by corrupt influences.

Though ripened amid margosa leaves the fruit of the plantain loses no atom of its sweet flavour. Even so the friendship of men of noble mood, although their race be evil, can hardly work ill to the mind.

எ: வாழை, பக்கம்.— ப: திரியாது, அரிது.— மனம் = மனதிலே or மனதாக்கு. ? இஃல or நிலே.

There is an ambiguity in the original. It seems to mean, 'Noble men can hardly be corrupted even by friendships inadvertently formed with bad men.'

Perhaps we must understand இரியாத as pred. to வேண்மை, and so make three sentences. பக்கம் அரித = 'it is a rare case that.'

See G. C. 99:

' வஞ்சகர்க்கெத்தின வாஞ்சையாய் நடக்கினும் கெஞ்சகர் தன்னில் கேசங் கொள்ளார்.

கெஞ்சார வஞ்சகர்க் கெத்தின செய்யினு சேசங்கொள்ளார் அஞ்சாயன் மென்குயின் முட்டையைத் தன்முட்டையாம் என்றெண்ணி எஞ்சா தடைபெடித்தும் கருங்காகம் இகல்லிகாக்கக் குஞ்சாகிப் பூங்குயிலாம் . . . . .

With whatever affection you treat treacherous persons they will never love you in their hearts.'

The illustration gives the obverse: 'The Kuyil (bulbul), though hatched by a black crow, is a bright-plumaged Kuyil still.'

ஒருவர் தம்மனத்தின் தன்மையால் ஈல்லர் தீயர் ஆவார்கள்.

கடல்சார்ந்தும் இன்னீர் பிறக்கு' மீலசார்ந்தும் உப்பீண் டுவரி பிறத்தலாற் றத்தம் இனத்தணேயர் அல்லர்—எறிகடற்றண் சேர்ப்ப! மனத்தீணயர் மக்கள்என் பார்.

#### Not environment, but mind makes the man.

Though close by the sea, sweet waters ofttimes spring up there; on the hill-side the waters often gush out all brine! Thus men are not as their race.—Lord of the dashing sea's cool shore! Men are as their minds.

K. 595, p. 271; Ellis, p. 235. This seems to contradict 146.

The idea that 'the mind's the standard of the man,' is a favourite one in Tamil. But Tiruvalluvar's (595)

'With rising flood the rising lotus' stem unwinds; The height of men is measured by their minds,'

is unequalled. It is curious to read in Landor's Gebir,

'The sea-bird rises as the billows rise; Not otherwise when mountain floods descend Smiles the unsullied lotus glossy-haired.'

B. I. S. 1831, 1832:

# 'कुलादिप वरं शीलं।

Good character is better than high birth.'

# 'कुलोनमकुलीनं वा वीरं पुरूपमानिनम्। चारित्रमेव व्याख्याति शुचिं वा यदि वाशुचिम्॥

Whether a man is of high caste or not, whether he is a hero or a pretender, whether he is pure or impure, his conduct alone declares.'

# 246.

அறிவுடையார் ஒருவரோடு ஒருகாற்புணர்தலும் ஒருகாற்பிரிதலுமாக ஈட்புச்செய்யார்.

பராஅரைப் புன்னே படுகடற்றண் சேர்ப்ப! ஒராஅலும் ஒட்டலுஞ் செய்பவோ, நல்ல மரூஉச்செய்தி யார்மாட்டுந் தங்கு மனத்தார்? விராஅய்ச் செய்யாமை நன்று.

# Against caprice.

Lord of the cool sea-shore, where flourishes the thickstemmed laurel! Men whose minds are good (constant), and who adhere to whomsoever they have formed an intimacy with, will not sometimes avoid men, and at other times be intimate. It is good not to have fits of alternating warmth and indifference.

எ: மனத்தார்; செய்யாமை.—ப: செய்பவோ; நன்று.— செய்: ஒருவுதல், ஒட்டல்.

This is probably corrupt.

Comp. K. 425 and Nal. 215; Ellis, p. 235.

The learned commentator on Jī. Chin. i. 191, quotes மருஉச்செய்த, and says it is parallel to கழுஉச்செய்த = கழுவி. This would lead us to translate 'clinging to '= மருவி. But see Lex. இ is குற்றியலிக்கும். G. 24.

This is better than making செய்றி a noun, as several editors do, rendering 'even in the case of persons of seemly and good conduct.' Again Ellis and others translate விதவிச்செய்யாயை தன்று, 'it is better to contract no friendship.' See விதவு in Lex.

# 247.

உண்மையறிவுடையாரோடு கூடின் இன்பமும் அஃதில்லாரோடு கூடின் தன்பமும் உண்டாம்.

உணர உணரும் உணர்வுடை யாரைப் புணரிற் புணருமாம் இன்பம்;—புணரின் தெரியத் தெரியுந் தெரிவிலா தாரைப் பிரியப் பிரியுமா' நோய்.

#### Good and bad associations.

Join the men who throughly feel true wisdom's inner sense, and forthwith joy joins you. Join yourself to men devoid of the accurate perception of knowledge, and then parting from them is parting from pain.

zw is twice redundant. This resembles 168. Comp. also K. 839; Ellis, p. 235.

ஒருவன் தன்னே ஈன்னிலேக்க ணிறுத்துதல் முதலியவற்றிற்குத் தன்னறிவுடைமையே காரணம்.

நன்னிலேக்கட் டன்னே நிறப்பானுந்—தன்ண நிலேகலக்கிக் கீழிடு வானும்— நிலேயினும் மேன்மேல் உயர்த்து நிறுப்பானுந்—தன்ணத் தலேயாகச் செய்வானுந் தான்.

### Man makes, unmakes, and ennobles himself.

He that establishes a man in good, and he that disturbs that good position and casts him down, and he that more and more exalts a man and establishes him, and he that makes a man head (among men) is (the MAN) HIMSELF.

क्रान्जं does all: for 'man is man, and master of his fate.'

So, ' இம்மைக்கும் உம்மைக்குச் தம்மை உடைமைதில : self-mastery is of primary importance for both worlds.'

The rhymes are altogether irregular.

B. I. S. 895:

# 'आत्मना विहितं दुखम्। आत्मना विहितं सुखम्॥

By oneself is suffering fixed; By oneself is happiness secured.'

B. I. S. 892:

# 'शाला द्येवालनो वन्धुरात्मैवरिपुरात्मनः।

Each man is his own kinsman; Each man is his own enemy.'

# 249.

அறிவுடையார் தாங் கருதிய கருமத்தை முடித்தற் பொருட்டுமூடர்பின் சேறல் அறிவின்மை அன்று. `

கரும வரிசையாற் கல்லாதார் பின்னும் பெருமை உடையாருஞ் சேறல்—அருமரபின் ஓதம் அரற்றும் ஒலிகடற் றண்சேர்ப்ப! பேதைமை அன்ற தறிவு.

# It is prudent sometimes to sacrifice pride.

Lord of the cool shore of the sounding sea, where from old time the billows roar!—In the course of their affairs

when even great men follow after the unlearned, this is not folly but wisdom.

It is wisdom (here = prudence) to serve fools, and to submit to them in the 'course of business (கர்மலரிசையால்).'

### 250.

பொருண்முயற்சியும் போகநகர்ச்சியும் அறஞ் செய்கையும் ஆகிய இம்மூன்றும் முற்றும் ஆபின் அவனுக்கு அதனினும் ஊதியம் இல்லே.

கருமமும் உள்படாப் போகமுந் துவ்வாத் தருமமுந் தக்கார்க்கே செய்யா — ஒரு நிலேயே முட்டின்றி மூன்றும் முடியுமேல், அஃதென்ப பட்டினம் பெற்ற கலம்.

### A perfect life-voyage.

If a man has wrought all fitting works, enjoyed all seemly pleasures, done deeds of charity to worthy men: if he shall have accomplished all these three unchecked, in this one state, of him men will say: 'that is a ship that has gained the haven.'

படா, துவ்வா, செய்யா. G. 86 (க).

Such have passed

'Through Death (இறப்பு) and Birth (பிறப்பு) to a diviner day.'

And this fittingly closes the chapter on Wisdom; for this is its consummate work.

The verse probably refers to Kāviri-pūmpatṭinam (Caveripattam: காலிரியும்பட்டினம் or புகார், where the hero of the famous poem, Çilappathigaram, lived. காலிரிபுகுபட்டினம் = 'the town where the Caveri enters the sea'). This was one of the five chief cities of the Çōra kingdom. Here, the legend says, there lived a princely merchant named Panthan (? பார்க்குன், S. पार्च, and M. = a traveller: Sinbad, the sailor), of whose history this quatrain may well be a summary. A poem, of 100 quatrains, in his praise, absurdly ascribed to Avvai, exists under the title of Panthan-anthāthi.

# CHAPTER XXVI.

### THE LACK OF PRACTICAL WISDOM.

அதிகாரம் உசு.

அறி வின் மை

( = முற்கூறிய பதத்தறிவில்லாமை).

Chapters xxxiii, xxxiv are on closely-allied subjects. Comp. K. also, chapters lxxxiv, lxxxv.

This treats of the absence of that plain, practical common sense which is extolled in chapter xxv.

The Jain devotees—or wandering bards of whatever class—are at their best when satirizing the world's folly, which they do contemptuously and with unfeeling bitterness. They give life-like cartoons exhibiting the fool in action.

### Analysis:

- 1. Accurate perception is the one thing needful: mere ornament is nothing. [251.]
- 2. A learned man must not expect to be wealthy also: discontent is folly. [252.]
- 3. It is folly to neglect education. [253.]
- 4. An ignorant man is a dog in the learned assembly. [254.]
- 5. It is folly for a learned man to speak in an assembly of the ignorant. [255.]
- 6. It is folly to be always chattering. [256.]
- 7. It is folly to try to teach fools. [257-260.]

#### 251.

ஒருவர்க்கு அறிவின்மை வறமை ஆம்; அறிவுடைமை செல்வம் ஆம்.

நுண்ணுணர் வின்மை வறுமை; அஃதுடைமை பண்ணப் பணேத்த பெருஞ்செல்வம்; எண்ணுங்கால் பெண்ணவாய் ஆணிழந்த பேடி அணியாளோ கண்ணவாத் தக்க கலம்? Lack of accurate perception is poverty. Mere externals are nothing.

The want of refined knowledge is poverty, its possession is very great and abundant wealth. When one considers, will not a sexless creature, more woman than man, adorn herself with the jewels that her eye desires?

power with is that subtle, instinctive sense of what is fitting and right, which makes the virile mind despise mere outward ornament.

அவாய் = அவாவி. அவாத்தக்க = அவாவத்தக்க. See Lex. அவா.

This is K. 841.

A comparison of Nannūl 264, throws light on the (to us) strange illustration used by the poet. The CLO may assume either masculine or feminine attire; but when its nature inclines to the feminine, and the masculine element is overborne, the creature naturally and instinctively puts on feminine ornaments, forfeits its place as male, and is styled CLO. The regard for mere external adornments shows the prompting of a lower nature.

Comp. N. N. V. 24. For பண்ண, etc., see § 223, Lesson LXX.

### 252.

அறிவோர் வறிபராகவும் அறிவில்லார் செல்வராகவும் இருப்பதற்குக் காரணம்.

பல்லான்ற கேள்விப் பயனுணர்வார் பாடழிந் தல்லல் உழப்ப தறிதிரே!—தொல்சிறப்பின் நாவின் கிழத்தி உறைதலாற் சேராளே பூவின் கிழத்தி புலந்து.

### Why the goddess Fortuna avoids the learned.

Men of vast and varied lore are seen in low estate, and suffer want. Would you know the reason? The anciently renowned 'Lady of the tongue' abides with them. 'The Lady of the flower' is jealous, and draws not near!

Sarasvatī, goddess of learning, and Lakshmī, goddess of wealth and good fortune. One dwells on the tongue, the other on the lotus. Comp. 266.

The first book of the *Jī. Chin.* is called நாமகளிலம்பம் = 'Sarasvatī-Canto,' because it gives an account of the hero's education. See Nīti. 7, where she is styled சம்மமகள்.

There are two readings here: அறிச்சல் = 'if you would know,' or அறிகோ = 'know ye.' உடிப்பது is direct object: 'See the sufferings!' Comp. 1-26.

கல்லாதவன் கற்றவர்சபையிலே அறிவின்மையால் அவமதிக்கப் படுவான்.

கல்லென்று தந்தை கழுற அதஜேஓர் சொல்லென்று கொள்ளா திகழ்ந்தவன்—மெல்ல எழுத்தோலே பல்லார்முன் னீட்ட விளியா வழுக்கோலேக் கொண்டு விடும்.

### Polly of refusing to learn in youth.

He who, when his father urgently bade him learn, did not take it as a serious matter, but contemned it; when, before many men, some one gently presents a written palm-leaf, will in anger fetch a stick to beat him as guilty of an insult.

This is an ambiguous verse: and is either 'call' or 'grow angry,' or and, 'contemn.' Commentators differ. I take it thus: the man cannot read, and when in an assembly some one quite courteously offers him a manuscript, he takes it as a reflection on his ignorance, and begins to belabour him. See and angle and begins to belabour him. See and angle and begins to belabour him.

Comp. Mū.:

' கவைஆதிக் தொம்பாகிக் காட்டகத்தே நிற்கும் அவைஎல்லாம் அல்ல மரங்கள்;— சவைநடுவே கீட்டோலே வாசியா நின்றுன் குறிப்பறிய மாட்டா தவனே மரம்;

All that stand in the forest with forked branches and boughs are not *trees*; he that stands in the midst of the assembly unable to read the letter presented to him, and that cannot understand its meaning (or, cannot take a hint) is a tree.'

Comp. B. I. S. 3873:

# 'पठ पुत्र सदा नित्यम ध्रं हृद्ये कुरु।

Read, my son, ever, and take letters to thy heart.'

# 254.

கற்றறிவில்லான் கற்றேர் அவையில் வாளா இருக்கினும் ஒன்றை உரைக்கினும் பயனில்லே.

கல்லாது நீண்ட ஒருவன் உலகத்து நல்லறி வாளர் இடைப்புக்கு,—மெல்ல இருப்பினு' நாய்இருந் தற்றே, இராஅ துரைப்பினு' நாய்குரைத் தற்று!

## An ignorant man is a mere cur!

When a man who has grown up without learning enters the society of the wise, if he sit still, it is as if a dog sat there; and if he rise to speak, it is as though a dog barked.

எ: ஒருவன் இருப்பு (தொகை), உரைப்பு.— ப: அற்று.

இருக்கற்றே = இருக்க அற்ற. See under அன். K. Introd. xxiv, § 10. This is a very favourite form with the author of the Kurral also.

# 255.

அறிவுடையோர் மூடர் சபையில் தாவ் கற்றவைகளேச் சொல்லார்.

புல்லாப்புன் கோட்டிப் புலவர் இடைப்புக்குக் கல்லாத சொல்லுங் கடையெல்லாம்;— கற்ற கடா அயினுஞ் சான்றவர் சொல்லார், பொருண்மேற் படாஅ விடுபாக் கறிர்து.

## Cast not pearls before swine.

All the baser sort consorting with scholars of a heterodox and low school, will utter illiterate rubbish; but men replete with learning, though urgently asked, utter not the results of their learning, knowing that (the askers) would fail to apply their minds to the import of what was said.

எ: கடை, சான்றவர்.—"ப: சொல்லும், சொல்லார்.— செ: கல்லாத, கற்ற. G. 95. விடுபாக்கு. G. 86.

Comp. 314.

#### 256.

அறிவுடையார் தம்மறதிக்கஞ்சி உரையார்; அறிவிலார் அஞ்சாதுரைப்பார்.

கற்றறிந்த நாவிஞர் சொல்லார்தஞ் சோர்வஞ்சி; மற்றையர் ஆவார் பகர்வர்; பணேயின்மேல் வற்றிய ஓலே கலகலக்கும், எஞ்ஞான்றும் பச்சோலேக் கில்லே ஒலி.

#### Modest silence.

Men of learned tongues are silent, fearing some slip; others (ignorant men) will speak out; on the Palmyra tree the dried-up leaves make a loud rustling noise; but evermore the green leaf gives forth no sound!

Comp. K. 642, and N. N. V. 23.  $\omega * \sigma$ , see  $\omega \sigma$  (§ 131, G. 121). See B. I. S. 1184:

' उन्नमो नातिवक्ता स्याद् अधमो बहुभाष्यकः।

The worthiest man should not be an excessive talker. The lowest is a man of many words.

## 257.

அறிவிலார்க்கறதெறிகளேக்கூறின் பயன்படாது கெடும்.

பன்றிக்கூழ்ப் பத்தரிற் றேமா வடித்தற்முல் நன்றறியா மாந்தர்க் கறத்தா றுரைக்குங்கால், குன்றின்மேற் கொட்டுந் தறிபோற் றலேதகர்ந்து சென்றிசையா ஆகுஞ் செவிக்கு.

# Good instruction thrown away on thankless people.

When you expound the way of virtue to ungrateful people,—which is like mashing up sweet mangoes for a pig in a food-trough,—those virtuous teachings lose all their force—have their point (ﷺ) broken (ﷺ) by the obtuseness of the disciple—and do not enter into, or suit his ear,—like a stake which one would drive in on the side of a hill.

The union of two comparisons here is perplexing. First, good teaching is wasted on fools; secondly, it is like a wooden peg (or an axe) shivered by contact with a rocky mountain; i. e. its effect is lost through the obtuseness of the pupil. Arrange (அவ்வறந்தாருனது) தவர்க்கு சென்ற செலிக்கு இசையாற் ஆகும்.

#### 258.

தவங் செய்யாதவனுக்கு நல்லறிவுதரும் பொருள்களேக் கூறலாகாது.

பாலாற் கழிஇப் பலநாள் உணக்கினும் வாலிதாம் பக்கம் இருந்தைக் கிருந்தன்று; கோலாற் கடாஅய்க் குறினும் புகலொல்லா நோலா உடம்பிற் கறிவு.

எ: அறத்தாறு.— ப: இசையா ஆகும்.

#### Learning requires discipline.

Though you wash it with milk for many days and dry it, charcoal on no hypothesis becomes white! So into the undisciplined body wisdom enters not, though you teach it, driving it in with a stick.

கடாஅய் = கடாவி.

இருந்தத + அன்ற, 'it is not a thing that ever was:' contracted into இருந்ததன்ற, இருந் தன்ற. See அல். புகல் ஒல்லா = புகமாட்டாத, பிரவேசியாத. G. 89.

B. I. S. 7303:

# 'स्तभावो यादृशो यस्य न जहाति कदाचन। अङ्गारः शतभौतेन मिलनत्वं न मुच्चतिः॥

A man's innate disposition does not leave him ever! Wash charcoal a hundred times and its blackness leaves it not.'

Comp. also Vēm. ii. 52.

#### 259.

அறிவிலார்க்கு அறிவுடையார் வாய்ச்சொற் பயன்படாது.

பொழிந்தினிது நாறினும் பூமிசைதல் செல்லா திழிந்தவை காமுறாஉம் ஈப்போல்,—இழிந்தவை தாங்கலந்த நெஞ்சிஞர்க் கென்ஞகுந் தக்கார்வாய்த் தேன்கலந்த தேற்றச்சொற் றேர்வு?

The fly desires not the fragrant honey. The base esteem not sweet and powerful words.

To those whose minds are full of foul things,—like the fly which goes not to feed on the flower that pours forth sweetness and breathes perfume, but fixes its eager desire on ordure,—what clear comprehension can there be of the lucid words full of honied sweetness that issue from the mouths of the worthy?

எ : தேர்வு.— ப : என்னைம்?

பூயிசைதல்செல்லாது, 'not going to feast upon the sweet fragrant flowers.' தாம் is a mere expletive.

அறிவிலான் கற்றேர்சொல்லும் நட்பமாகிய பொருளக் கேடகவிரும்பான்.

கற்*ரு*ர் உரைக்குங் கசடறு நுண்கேள்வி பற்*ருது* தன்னெஞ்சு தைத்தலான்— மற்றும்ஓர் தன்போல் ஒருவன் முகநோக்கித் தானும்ஓர் புன்கோட்டி கொள்ளும்ஆங் கீழ்.

The base man rejects the words of the learned, and seeks the assembly of congenial fools.

The base man does not apprehend the faultless words of accurate instruction which the learned utter. These pain his mind. He therefore looks in the face of some other one like himself (for encouragement), and convenes a wretched assembly of his own: i.e. He finds one like-minded, and the two set up a sect.

எ: பேழ்.— ப: கொள்ளும்.— செ: கோட்டிபை.— ஆல், ஓர், அசைநில்கள்.

Much of this chapter is an anticipation of ch. xxxii; and is the history of the 13th century in South India.

# CHAPTER XXVII.

## WEALTH THAT PROFITS NOT.

அதிகாரம் உஎ.

# நன்றியில் செல்வம்

( = தேடியவர்க்கும் பிறர்க்கும் பயன்படாத செல்வத்தின் இயல்பு).

Pathumanār says it is wealth in the hands (1) of those who do not understand how to enjoy it; (2) of those who do not maintain their poor relations; (3) of those who give nothing to suppliants; and (4) of those who use it to injure others.

Comp. K. ch. ci.

Parimēlaragar says there is no (sats) benefit from his wealth to himself or to others, so the fault of the man is ascribed to the wealth that he misuses.

# Analysis:

- 1. No good to be got from churlish neighbours. [261, 262, 263.]
- 2. Merit goes for nothing! [264.]
- 3. Fortune is unjust. 'Tis fate! [265-267.]
- 4. Unequal conditions of life. [268.]
- 5. Foolish benefactions. [269.]
- 6. Men are not what they seem. [270.]

#### 261.

பெருமையிலாதார் செல்வம் பிறரால் நச்சப்படுக் தன்மையையுடைத்தன்று.

அருகல தாகிப் பலப்பழுத்தக் கண்ணும் பொரிதாள் விளவிண வாவல் குறுகா; பெரிதணியர் ஆயினும் பீடிலார் செல்வங் கருதுங் கடப்பாட்ட தன்று. Useless neighbours: so near and yet so far.

The bat approaches not the *Feronia*, with its dry stem, though it be nigh at hand and bear abundant fruit; so, although mean people are very close at hand, their wealth is not a thing that can be counted upon.

Comp. 218. Here அருகலதாகி is doubtful. It has been rendered: (1) அரு + அய்லத + ஆக் = 'being what is adjacent to one's home: ' அரு = 'home,' அலத for அய்லத. This is forced. (2) அருகல் + அத + ஆக் = 'being near:' அருகல் = 'contiguity.' (3) அரு + அலத + ஆக் = 'being without diminution—abundance:' அருக் = 'diminution.' The context requires (2).

## 262.

கீழோர் பெருஞ்செல்வமுடைய**வ**ர் ஆயினும் அவரை அறிவுடையோர் அணுக**ரர்.** 

அள்ளிக்கொள் வன்ன குறமுகிழ ஆயினுங் கள்ளிமேற் கைநீட்டார், சூடும்பூ அன்மையால் : செல்வம் பெரிதுடையர் ஆயினுங் கீழ்களே நள்ளார் அறிவுடை யார்.

None pluck the Kalli flowers. The wise approach not the base.

Men reach not out their hand to the *Kalli (Cactus)*, though it bears delicate round buds by the handful, because these are not flowers they can weave into a garland to crown themselves withal; so wise people form no friendships with the base, however great their wealth may be.

எ: அறிவுடையார்.— ப: ஈன்னார்.— சை: இழ்கின.— மூஇழ. G. 93. கொன்பை = கொன்பலைகள் = 'things that may be taken.' அ is elided. The singular is found in K. 1187.

# 263.

இரப்போர் கெடுக்கூரத்திவிருப்பவராகியகொடுப்போரிடத்திற் சென்ற ஒன்றைப்பெற விரும்புவர்.

மல்கு திரைய கடற்கோட் டிருப்பினும் வல்லூற் றுவர்இல் கிணற்றின்கட் சென்றுண்பர்: செல்வம் பெரிதுடையர் ஆயினுஞ் சேட்சென்று நல்குவார் கட்டே நசை. Though living on the sea-shore, men go to the fresh spring to drink.

Though men live on the curved shore of the sea with its multitudinous waves, they go and drink at the well, with its perennial fountain of fresh water from the rock; so even if those (who are neighbours) are very wealthy, the desire (of the poor) is towards the liberal, though these may be far to seek.

எ: ஒருவர், ஈசை.—ப: உண்பர், ஆம் (தொகை).—திரைய = திரையையுடைய. கல்குவார் கட்டே = கல்குவாரினிடத்திலே.

Comp. Mū.:

மண்ணிரும் ஆகாத் அதன்அருகே சிற்றுறல் உண்ணிரும் ஆக விலம்: (மண்ணு, உண்ணு.)

The sea is great, but its water is not good even to wash in; the little runlet near affords water to drink also.'

ക്ക് is a difficulty: ക്കോടെ means *strength*, *hardness*, *force*; but seems to convey the idea of a well dug in the rock with effort; or 'ever trickling.' In 275 it is എയർട് ചെ... Comp. 218, 275.

Comp. B. I. S. 1271:

# 'प्रायः कूपस्तृषां हन्ति सततं नतु वारिधिः।

A well quenches thirst, but never the sea.'

And B. I. S. 7422:

# 'हेलोल्लासितकल्लोल धिक्सागर न लक्तसे। यस्य तीरे तृषाक्रानः पान्यः पृच्छति कूर्पिकाम्॥

Fie on thee ocean, with thy joyous turnult of waves, art thou not ashamed that the thirsty traveller on thy bank asks for a well?'

## 264.

புண்ணியத்திற்கு இம்மையில் பலனில்லே.

புணர்கடல்சூழ் வையத்துப் புண்ணியமோ வேறே! உணர்வ துடையார் இருப்ப,—உணர்விலா வட்டும் வழுதுணேயும் போல்வாரும் வாழ்வரே பட்டுந் துகிலும் உடுத்து.

The senseless dressed in silks! Virtue quite another matter.

In the world surrounded by the (all-)embracing sea, merit is quite an indifferent matter! Understanding ones are

(poor); and even those of no understanding—who are like mere *palm tree tufts* and *brinjāls*—live prosperously, clad in silks and rich garments.

எ: புண்ணியம், போல்வார்.— ப: வேறே, வாழ்வரே.

This will give the meaning that prosperity does not in this world attend merit and good sense. Commentators say: 'Some other cause must be sought for the present prosperity of fools; that cause is the merit of good deeds done in former births.'

The next quatrain is closely parallel. Comp. also 368.

புணர். G. 153. வையத்து for 7th case. G. 152.

த. G. 112. ஏ. உணர்வுத = உணர்வு. இருப்ப. G. 86, 140, 'while they are (destitute).' A similar ellipsis is found in 265, and in T. 12: 'விருந்திருக்க உண்ளுதான், who eats not while the stranger waits without unfed.'

#### 265.

**கீழோர் செல்வ**த்துக்குக்காரண**ம் அவ**ரது அறிவுடைமை அன்று.

நல்லார் நயவர் இருப்ப நயமிலாக் கல்லார்க்கொன் முகிய காரணம் — தொல்லே விணப்பயன் அல்லது; —வேனெடுங் கண்ணும்! நினேப்ப வருவதொன் றில்.

#### Men fortunate who seem not to deserve it.

While pleasant folk and just abide (in poverty), you ponder why men unjust and ignorant have any joy. It is fruit of 'ancient deeds,'—thou whose long eyes are darts:—to thoughtful mind no other cause occurs.

இரப்ப, see 264. ஒன்று = ஒருசெல்லம். வேனெடுக்கண்ணம்! G. 39, 93, 121, 155, 162. கல்லார் சயலர் is ellipsis of உம் . . . உம் or of ஆகிய. See ch. xi.

# 266.

இழோரிடத்துத் தோன்றிய**ெ**சல்**வம்** அறிவுடையோரால் இகழப்படும்.

நாமுத் தகடேபோ னன்மலர்மேற் பொற்பாவாய்! நீமுய் நிலத்து விளிஅரோ!—வேமுய புன்மக்கள் பக்கம் புகுவாய்நீ, பொன்போலும் நன்மக்கள் பக்கந் துறந்து.

#### Fortune cursed.

O golden dame, that sittest like a scentless leaf on a beauteous flower! Die, and fall in ashes to the ground: thou enterest homes of worthless men of perverse mind, forsaking good men pure as gold.

Lakshmī, goddess of fortune, wife of Vishņu, mother of Kāman. She is called Çrī (= Tam. இரு), and is represented as enthroned on the lotus. Comp. 252. பூவின்இழத்தி and K. 617. தாமரையிளுள்.

[See Wilson's Vish. P. pp. 60, 76, 78, 'Seated on a full-blown lotus, and holding a water-lily in her hand, the goddess Çrī, radiant with beauty, rose from the waves.']

#### 267.

அறிவுடையாரிடத்துவறமையும் அறிவிலாரிடத்துச்செல்லமும் யாவராலும் எண்ணப்படத்தக்கவை.

நயவார்க ணல்குரவு நாணின்ற கொல்லோ? பயவார்கட் செல்வம் பரம்பப்—பயின்கொல்? வியவாய், காண்,வேற்கண்ணுய்!—இவ்விரண்டும் ஆங்கே நயவாது நிற்கு' நிலே.

## Poverty with the good, and prosperity with the mean.

Has poverty, that bides with men of righteous souls, no shame? Does wealth to ungenerous men stick like glue? O thou of dart-like eye, with wonder see that thus, no just discernment made, these two abide!

Perhaps it is still Lady Fortune that is apostrophized. பாம்ப, inf. = 'spreading on all sides.' Some say பாம்பர் = உறைகாரர், 'scabbard-makers.' Understand இருக்கும் with கண், 'who dwellest with.' வியவாய், காண் (Nan. 335) = Admire! 'Wondering see.'

### 268.

காணமுடையார் வறமைக்காலத்துத் தூதேசத்திற் சென்றவாழ்வர்; காணமில்லாதார் தாமே உண்டு வாழ்வர்.

வலவைகள் அல்லாதார் காலாறு சென்று கலவைகள் உண்டு கழிப்பர்;—வலவைகள் காலாறுஞ் செல்லார், கரு?னயாற் றுய்ப்பவே மேலாறு பாய விருந்து.

எ: கீ.—ப: காண்.— செ: நில்.

# The self-denying and the self-indulgent.

Men who are not void of shame will travel forth on foot, and feed on scraps,—so pass their days; the shameless ones make no journeys on foot, but feed on dainties at home, perspiring over the feast.

கழிப்பர், understand காலத்தை as in 162. செல்லார்... தய்ப்ப= செல்லாமல்... உண்பார். கருவோயால் for கருவோயை. G. 138\*.

வலவைகள் = நாணிலிகள் says C. [See இனியவைநாற்பது 3.] Some say வலவைகள் = வல்லமை யுள்ளவர்! Others இடாடுனி காளிகளுக்கு ஊழியஞ்செய்பவர்: Thugs?

### 269.

அறிவிலார் செல்வமுற்றகாலத்து வறியவர்க்குபயோ கப்படுத்தாது செல்வர்கட் குபயோகப் படுத்துவர்.

பொன்னிறச் செந்நெற் பொதியொடு பீள்வாட மின்னெளிர் வானங் கடலுள்ளுங் கான்றுகக்கும்; வெண்மை உடையார் விழுச்செல்வம் எய்தியக்கால் வண்மையும் அன்ன தகைத்து.

### Misplaced liberality: rain on the sea.

While the red paddy's golden germ is parched within the ear and dies, the cloud gleaming with lightnings pours forth its treasures on the sea. When silly men gain ample wealth, even so are their liberal gifts bestowed!

Comp. K. ch. ii, especially 17, and see my K. pp. 190, 191. Comp. 'As you like it:'

'... Thou mak'st a testament,
As worldlings do, giving thy sum of more
To that which had too much.'

So B. I. S. 4035:

# 'पायोनिधिम् अधि पायो वितरिस पायो दिकम तेन।

O cloud, thou pourest thy water on the sea. What good is that?' And B.I.S. 6256:

# 'वृषा वृष्टिः समुद्रस्य तृष्यस्य भोजनं वृषा। वृषा दानं समृद्धस्य नीचस्य सुकृतं वृषा॥

Useless is rain on the sea. Useless is food to the satiated. Useless a gift to the wealthy. Useless a benefit conferred on the mean!

மூடர் சுற்றுங்கல்லாதவர்; உணர்வுடையோர் கல்லாகும் கற்றவர்; இரவாத வறியவர் செல்வர் ஈயாத செல்வர் வறியர்.

ஓதியும் ஓதார் உணர்விலார்; ஓதாதும் ஓதி அனேயர் உணர்வுடையார்;— தூய்தாக நல்கூர்ந்துஞ் செல்வர் இரவாதார்; செல்வரும் நல்கூர்ந்தார் ஈயார் எனின்.

The unintelligent never learn; the intelligent perceive without learning.

Men void of understanding, though they learn, learn not! Men of understanding, though unlearned, are as men learned! They are rich, though utter paupers, who never beg; the rich are paupers if they bestow nothing!

எ: உணர்விலார், உணர்வுடையார், இரவாதார், செல்வர்.— ப: ஓதார், அண்யர், செல்வர், கல்கூர்க் தார்.— ஓதியும், ஒதாதம், கல்கூர்ச்தும். G. 141. ஓதி அண்யர் = ஓதிஞரோடு ஒப்பார். தூ<mark>ய்தாக.</mark> G. 93, 120. எனின். G. 86.

Comp. K. 89.

# CHAPTER XXVIII.

ABSENCE OF CHARITY; OR, THE MISER.

அதிகாரம் உஅ.

ஈயாமை

( = கொடாதிருக்குந் தன்மை).

This is in S. கி = உலோயம்.

So B. I. S. 5883:

'लोभान्क्रोधः प्रभवति लोभात्कामः प्रजायते। लोभान्मोहस्य नाजस्य लोभः पापस्य कारणम्॥

From avarice *torath* proceeds!

From avarice *lust* is born!

From avarice come *mental confusion* and destruction!

AVARICE IS THE CAUSE OF SIN.'

Comp. 190: here are the முக்குற்றம், the three faults: வெளுளி, காமம், மயக்கம். There is no chapter with this title in K. Comp. ch. x on சுகை; and K. ch. xxiii.

### Analysis:

- 1. Charity alone makes the true householder. [271.]
- 2. Give though you have but little. [272, 275.]
- 3. The miseries of the miser. [273, 274, 276, 277, 278, 280.]
- 4. The man who gives only under compulsion. [279.]

# 271.

ஈகை யில்லார்க்கு வீடில்லே.

நட்டார்க்கு' நள்ளா தவர்க்கும் உளவரையால் அட்டது பாத்துண்டல் அட்டுண்டல்;—அட்ட தடைத்திருந் துண்டொழுகும் ஆவதின் மாக்கட் கடைக்கும்ஆம் ஆண்டைக் கதவு. Share your food with friends and foes. To the selfish heaven's gate is closed.

To eat your own meal, after sharing what you have cooked, to the extent of your ability, both with those who are friends and those who are not friends, is 'cooking and eating' (=is real house-keeping). To the good-for-nothing human beings whose habit of life it is to shut themselves up, and eat alone what they have cooked, the door of yonder world will be shut.

எ: பாத்துண்டல், கதவு.— ப: உண்டல், அடைக்கும்.— அடைக்கும் == அடைக்கப்படும். ஆடிதின் மாக்கட்கு == ஆடதை + இல் + மக்களுக்கு = பிறக்திஞல் ஆடியபயன் இல்லாத மனிதருக்கு.

If you shut yourself in to eat, heaven's gate will shut you out!

Comp. 91, 205; and K. 227, 229.

See also B. I. S. 2742:

# 'दातव्यं भोक्तव्यं सित विभवे संचयो न कर्तव्यः। पश्येह मधुकराणां संचितमर्थे हरन्यये॥

While you have the means give and enjoy, but accumulate no store. See, others take the collected wealth of the honey-bees.' Comp. 10.

And B. I. S. 1343:

# 'एक एव न भुञ्जीत यदीच्छेत्सिद्धिमात्मनः। द्वित्रिभिवेहभिः सार्धे भोजनं कारयेत्ररः॥

He who regards his own welfare should not eat alone. With two or three or many let a man eat his meal.'

# **272**.

சயார் மறமையில் வீடுபெருமையேயன்றி இம்மையிலும் இகழப்படுவர்.

எத்துணே யானும் இயைந்த அளவிஞல் சிற்றறஞ் செய்தார் தஃப்படுவர்;— மற்றைப் பெருஞ்செல்வம் எய்தியக்காற் பின்னறிதும் என்பார் அழிந்தார் பழிகடலத் துள்.

## Give what you can, when you can.

Whatever the measure be, those who do even lesser acts of charity to the measure of their power shall attain to excellence. But those who, when they have obtained great wealth, say 'we will be wise (and give) by and by,' are lost in a sea of guilt.

Or, 'we will see to it by and by, when we have accumulated great wealth.' Comp. 19 and 36 as against procrastination.

இடைக்த அளவிஞல் – உளவடையால். 271. அழிக்கார். G. 148.

#### 273.

சுயாதானுக்குத் தான் தேடியபொருளான் இகழ்ச்சியே அன்றிப் புகழ்ச்சியில்லே.

துய்த்துக் கழியான் றறவோர்க்கொன் றீகலான் வைத்துக் கழியு' மடவோணே—வைத்த பொருளும் அவணே நகுமே, உலகத் தருளும் அவணே நகும்.

### The miser contemptible.

The senseless man who spends not his time in enjoyment (of his wealth), and who gives nothing to pious devotees, but hoards and dies,—*him* his hoarded wealth derides; *him* all that is gracious in the world derides.

அருள் is personified as is அதம் in K. 77. See B. I. S. 3067:

# 'धनेन किंयन दटाति नाम्नते।

What is the use of wealth that one neither gives nor enjoys?'

#### 274.

சயாதான் ஈட்டிய பொருளே அயலான் அனுபவிப்பான்.

கொடுத்தலுந் துய்த்தலுந் தேற்கு — இடுக்குடை உள்ளத்தான் பெற்ற பெருஞ்செல்வம் இல்லத் துருவுடைக் கன்னியரைப் போலப் — பருவத்தால் ஏதிலான் றய்க்கப் படும்.

#### The miser loses what he hoards.

The great wealth obtained by the man of straitened soul, who knows not how either to give or to enjoy, shall be

enjoyed by a stranger, in due season—like lovely virgins remaining unmarried in the dwelling.

Comp. 10; and K. 228.

The first three lines have each a rhyming தனிச்சொல். G. 190. It is quite irregular. பருவத்தால், ஏதிவான் are 7th and 4th cases: 'in her maturity;' 'by a stranger.'

## 275.

ஈயாதார் செல்வத்தினும் ஈயும் நல்லோர் வறுமையே சிறந்தது.

எறிநீர்ப் பெருங்கடல் எய்தி இருந்தும், அறநீர்ச் சிறகிணற் றூறல்பார்த் துண்பர்; மறுமை அறியாதார் ஆக்கத்திற் சான்மூர் கழிதல் குரவே த‰!

Poverty better than the wealth of those who live for this world alone.

Though they have got the mighty sea with its dashing waves (to drink from), men wait for the stream slowly issuing from the little well, often dry, and drink there; so the exceeding poverty of the virtuous is preferable to the wealth of those who know not of the world to come.

எ : மனிதர் (தொகை). ஈல்குரவு.—ப : உண்பர், தில. ஆக்கத்தின் = ஆக்கத்திலும்.

Commentators think the existence of two verses of the same import (in this case, and in others in the chapter) proof of a plurality of authors of  $N\bar{a}ladi$ : it is certainly a proof of translation (probably by different hands) from Sanskrit.

Comp. 263, which is another version. அறுகீர்ச்சுற = लघुराँप.

See B. I. S. 793:

# 'ऋस्ति जलम् जलराशौ छारं तिलं विधीयते तेन। लघुरिष वरंस कुषो यत्राकराढं पिवति॥

In the ocean is water which is salt. What can be done with it? This well, though small, of which men drink their fill, is better.'

# 276.

ஒருவன் அதை அனுபலியாமலும் ஈயாமலும் இருந்தால் அப்பொருள் அவனுக்குடைமையன்று.

எனதென தென்றிருக்கும் ஏழை பொருள எனதென தென்றிருப்பன் யானுந்—தனதாயிற் முனும் அதீன வழங்கான், பயன்றுவ்வான் யானும் அதீன அது.

#### Whose is the miser's wealth?

As to the property which the wretched churl claims, saying 'It is mine, it is mine,' I too chime in with 'It is mine, it is mine;' for if it is his, he himself spends it not, nor enjoys the benefit of it; and I, too, neither spend nor enjoy it!

எ: யானும், தானும்.— ப: இருப்பன், வழங்கான்.

The syntax is disjointed: Anacolouthon.

யானும் அதின அது, 'and I too *treat* it in the same way:' அத = அப்படியே ; understand செய்வேன்: அப்படியே அழங்கேன்.

This seems identical with B. I.S. 2189:

# 'गृहमध्यतिखातेन धनेन धनिनः यदि। भवामः किम् न तेनैव धनेन धनिनो वयम्॥

If they are (called) wealthy because of wealth buried in their house, why are we not (esteemed) wealthy because of that same wealth?'

# 277.

சயாதசெல்வர் பொருளாற பலவித இடுக்கண் எய்தவர்.

வழங்காத செல்வரி னல்கூர்ந்தார் உய்ந்தார்: இழந்தார் எனப்படுதல் உய்ந்தார்;—உழந்தத®னக் காப்புய்ந்தார்; கல்லுதலும் உய்ந்தார்;தங் கைநோவ யாப்புய்ந்தார்;—உய்ந்த பல.

#### Poor men better off than churls.

The poor have escaped much from which rich men that dispense not suffer.

They have escaped the reputation of having lost (their substance). [Comp. 9, 10.]

They have escaped the toil of saving it. [280.]

They have escaped (the labour of) digging (to hide it).

They have escaped the ache of hands securing it from powerful plunderers.

Many are the (sorrows) they have escaped.

Comp. 280. எனப்படுதல், காப்பு, கல்லூதல், யாப்பு are examples of ellipsis of the 5th case, = 'they have been saved from.' செல்லால், 5th case, = 'more than the wealthy.'

செல்வர் பிறர்க்கீயாமைக்குக்காரணர் தமது லோபகுணமே அன்றி வேரேன்றும் இல்லே.

தனதாகத் தான்கொடான் முயத் தவரும் தமதாய போழ்தே கொடாஅர்;—தனதாக முன்னே கொடுப்பின் அவர்கடியார், தான்கடியான் பின்னே அவர்கொடுக்கும் போழ்து.

Nothing but his own churlishness hinders the churl from being liberal.

While it was his he gave not; and his heirs, now it is theirs, give not. Before, while it was his, if he had given, they would not have reproved (him); and afterwards, if they had given, he would not have reproved them! Men's own avarice is the sole reason for the lack of charity.

A commentator says, that this refers to some very notorious miser of those days.

# 279.

உவேரபகுணமுடையசெல்வர் தம்மைத் தண்டிப்போர்க்கன்றி மற்றையோர்க்குதவார்.

இரவலர் கன்முக ஈவார்ஆ வாக விரகிற் சுரப்பதாம் வண்மை;—விரகின்றி வல்லவர் ஊன்ற வடியாபோல் வாய்வைத்துக் கொல்லச் சுரப்பதாங் கீழ்.

Those wanting in liberal instinct give only on compulsion.

Liberality is that which yields its gifts spontaneously (from good instinct), the askers being as the calf and the givers as the cow; meanness yields only when put into a strait and forced, as a cow with no good instinct gives a scanty supply (@14) when strong ones press.

See 355 and K. 1078. See  $\mathfrak{G}_{\mathscr{G}}$  in Lex.  $\mathfrak{G}_{\mathscr{G}}$  are contrasted, hence  $\mathfrak{G}_{\mathscr{G}} = \mathfrak{G}_{\mathscr{G}}$  such that kicks.' See  $\mathfrak{G}_{\mathscr{G}}$  in Lex.

பெரும்பாலுஞ் செல்வருக்குப் பொருளாற பலவகையினும் தன்பமே அன்றி இன்பம் இல்லே.

ஈடட்லுந் துன்பமற் றீட்டிய ஒண்பொருளக் காத்தலும் ஆங்கே கடுந்துன்பம்;—காத்தற் குறைபடிற் அன்பங் கெடிற்றன்பந் துன்பக் குறைபதி மற்றைப் பொருள்.

# Wealth is the source of many sorrows.

Gathering it together is trouble, and even so the guarding of resplendent wealth is severe trouble. If the guarded heap diminish, it is trouble. If it perish, it is trouble. Wealth is trouble's very dwelling-place!

தன்பக்கு = தன்பத்திற்கு. [Nan. 243. விகற்பம்.] Comp. 277; and B. I. S. 605 and 595:

# ' ऋषीनामर्जने दुःखमर्जितानां च रक्ष्णे। जाये व्यये महदुःखं कथमर्षाः सुखावहाः॥

Trouble in acquisition of wealth; trouble in guarding acquisitions; great trouble in receipt and in disbursement: how can possessions bring happiness?'

The expression தன்பக்குறைபதி seems = सर्वेद्रोपभू:, see B. I. S. 1052.

['.... தண்பொரன் செய்பம் என்பார்க்குச்துயில் இல்லே, அப்பொருள் காப்பார்க்கும் இல்லே துயில்:

No sleep to those bent on the acquisition of lustrous wealth! No sleep to them that guard that wealth!'—N. M. K. 9.]

# CHAPTER XXIX.

POVERTY.

அதிகாரம் உகு.

இன் ை ம

(= இல்லாமையின் தன்மை).

This is ch. cv in K. கல்குரவு. See also ch. lxxvi.

Many words are used to express the idea. Comp. இன்மை, வறமை, கிடப்பு, ஈல்குரவு. The S. தரித்திரம் is not found.

This chapter is wanting in arrangement.

#### Analysis:

- Poverty renders life nugatory: caste, family, industry, learning are useless to a poor man. [281, 285, 287.]
- Poverty makes a man a shameless, importunate mendicant: renders a man of light esteem. [282.]
- 3. The poor have no kinsmen. [283, 284, 290.]
- 4. A poor man loses his position in the town: had better go forth a mendicant. [286, 288.]
- 5. Poverty entails personal privations. [289.]

#### 281.

இயாவரும் பொருளுடைமையான் பெருமை எய்தவர்.

அத்திட்ட கூறை அரைச்சுற்றி வாழினும் பத்தெட் டிடைமை பலருள்ளும் பாடெய்தும்; ஒத்த குடிப்பிறந்தக் கண்ணும்ஒன் றில்லாதார் செத்த பிணத்திற் கடை.

# Money commands respect.

Though he wraps a cloth dyed red around his loins, a dozen coins or so, will gain (the wretch) respect among many men! The man devoid of wealth, though born of noble race, is viler (in the world's estimation) than a lifeless corpse!

பத்தெட்டு, i. e. eight or ten: a few pieces of money. பிணத்தின், 'than.' See B. I. S. 3047:

# 'विशेषं नाधिगळामि निधनस्य मृतस्य च।

I find no difference between a poor man and a dead man.'

And 2989:

'दौर्गत्यं देहिनां दुःखमवमानकरं परम्। येन खेरिष मन्यते जीवनोऽषि मृता इव॥

Poverty is for all-embodied existences the greatest and most degrading affliction; for while alive the poor are regarded even by their own as dead.'

And 3056:

'धनवान वलवान लोके सर्वः सर्वेत्र सर्वेदा।

Every wealthy man everywhere in every time is mighty in the world.'

## 282.

வறமையானது ஒருவனேப்பலவுர்றினும் நண்ணிதாகச்செய்யும்.

நீரினு' நுண்ணிது நெய்என்பர்; நெய்யினும் யாரும் அறிவர் புகைநுட்பம்;—தேரின், நிரப்பிடும்பை யாளன் புகுமே புகையும் புகற்கரிய பூழை நுழைந்து.

#### The insinuating mendicant.

Where water cannot enter, the more insinuating  $gh\bar{i}$  glides in; and smoke has a subtler power to penetrate than even  $gh\bar{i}$ . If you look into it, the man debased by poverty will enter haunts where smoke scarce finds a way.

Comp. 107. There is not only an ironical reference to the importunity of the needy mendicant, but a subtle hint of the moral worthlessness—utter attenuation of all good—which poverty is apt to bring: the poor man is lighter than vanity itself!

Construe : புகையும் புகுவதற்கரிய பூழையில் நுழைந்து புகுவன்.

The neuter 45 is used contemptuously.

This is an example of hyperbole: स्रातश्योक्ति, अज्ञिन ध्या के कि (अक्रिन प्र के कि).

பொருளில்லார்க்கு உறவினர் இல்லே.

கல்லோங் குயர்வரைமேற் காந்தண் மலராக்கால் செல்லாவாஞ் செம்பொறி வண்டினம்;—கொல்லேக் கலாஅற் கிளிகடியுங் கானக நாட,— இலாஅஅர்க் கில்லேத் தமர்!

# All abandon the needy.

When on the high hill's crags the *Kānthal* blooms no more, the crimson-spotted beetle tribe seek not its boughs;—Lord of the hills wherefrom they scare parrots with stones!—*the needy have no kin*.

Another and finer version is given in 290.

See B. I. S. 2622:

# ंत्रजनित मित्राणि धनैर्विहीनं . . .। अर्थो हि लोके पुरुपस्य वन्धुः॥

Friends forsake him who is bereft of wealth . . .; Wealth only in the world is man's kinsman.'

## 284.

செல்வமுடையவர்க்கே யாவரும் உறவினவர்.

உண்டாய போழ்தின் உடைந்துழிக் காகம்போற் தொண்டா யிரவர் தொகுபவே;—வண்டாய்த் திரிதருங் காலத்துத் தீதிலரோ என்பார் ஒருவரும் இவ்வுலகத் தில்.

#### Time-serving friends.

When wealth is there, obsequious myriads will assemble, like crows around the fallen corpse. When wealth, as the beetle wheels its flight, is gone, no one in all the world will ask, 'Is it well with you?'

எ: ஆயிரவர், என்பார்.— ப: தொகுப, இல்.

<sup>[</sup>See K. 752; Notes, p. 287.]

<sup>&#</sup>x27;Beetles circle around, sip here, taste there, and abide nowhere,' says Nayanayappar, 'so are the fortunes of men.'

With உண்டாய understand செல்வம். திரிதரும் for திரியும். [தா. C. 124. (ரு.)] உடைக்குழி for உடைக்கு இடத்திய். இலீரோ = இல்லாதவர்களாயிருக்கிறீரோ. G. 125.

In regard to these friendly enquiries comp. 18, and B. I. S. 5867:

# 'लोकः पृद्धित सद्वांक्षी शरीरे कुशलं तय। कुतः कुशलम् अस्माकम् आयुर्याति दिने दिने॥

The world enquires after our well-being: Is thy body well? What weal for us whose life day by day departs?'

# 285.

வறியவர் குடிப்பிறப்புக் கல்விமுதலியவற்றுற் திறப்பெய்தார்.

பிறந்த குல'மாயும், பேராண்மை மாயும், சிறந்ததங் கல்வியு' மாயும்;—கறங்கருவி கன்மேற் கமூஉங் கணம‰ நன்டை! இன்மை தழுவப்பட் டார்க்கு.

## Nothing benefits the poor man.

Lord of the pleasant land of clustering hills whose crags are washed by sounding waterfalls!—Their race is nought, their manly prowess is nought, their rare learning is nought, when men are held in poverty's embrace.

[For மாயும் comp. N. M. K. 83: 'கலதும் இளமையும் சல்குரவின் இழ்ச்சாம், beauty and youth perish beneath (the pressure of) poverty.'] See K. p. 317, and B.I.S. 4827:

# 'मानो वा दपों वा विज्ञानं विश्वमः सुबुद्धिवा। सर्वे प्रसारमात समं विज्ञविहीनो यदा पुरुपः॥

Honour and self-respect and knowledge and beauty and good sense, all perish together when a man is destitute of wealth.'

## 286.

வறமையால் இரப்போர்க்கு உதவப்பெறுதவன் அயலூரிற்சென்ற வாழ்தல் ஈன்று.

உள்கூர் பசியால் உழைநசைஇச் சென்முர்கட் குள்ளூர் இருந்தும்ஓன் முற்முதான்— உள்ளூர் இருந்துயிர் கொன்னே கழியாது தான்போய் விருந்தினன் ஆதலே நன்று.

# Let the churl become a guest of others!

Although he dwells within the village, and sees the poor draw nigh with hungry soul desiring aid, he yields them none: why then in the village does he vainly pass his days? It were better he went to be a guest himself!

With ser comp. Tel. Kër, which answers to se. Comp. K. ch. ci; and 288. This seems rather to belong to ch. xxviii.

#### 287.

வற்போர்மாட்டிள்ள நற்குணமுதலியன பயன்படுவனவல்ல.

நீர்மையே அன்றி நிரம்ப எழுந்ததம் கூர்மையும் எல்லாம் ஒருங்கிழப்பர்;—கூர்மையின் முல்லே அலேக்கும் எயிற்முய்!—நிரப்பென்னும் அல்லல் அடையப்பட் டார்.

### Poverty ruins all.

O thou whose teeth vie in sharpness with jasmine buds!— When sharp distress of poverty assails, men lose all their attributes of goodness at once, with the mind's acuteness gained from amplest stores of wisdom.

Comp. 285. So B. I. S. 6506:

# 'संवे शून्यं दरिद्रस्य।

All is nought to the poor man.

#### 288.

வறியவன் தூரதேசத்திற் சென்று இரக்குண்டு வாழக்கடவன்.

இட்டாற்றுப் பட்டொன் றிரந்தவர்க் காற்ருது முட்டாற்றுப் பட்டு முயன்றுள்ளூர் வாழ்தலின் நெட்டாற்றுச் சென்று நிரைம2னயிற் கைநீட்டும் கெட்டாற்று வாழ்க்கையே நன்று.

#### The struggle with want.

Better indeed is the life that pertains to the ruinous course (கெட்ட ஆசு), that going far away (கெட்டாசு), stretches out (supplicating) hand at every door, than to dwell at home (உள்ளூர்) toiling, subject to (ஆற்றப்பட்டு) obstacles (முட்டு), not giving aught to those that ask, because of straitened circumstances.

This is an elaborate series of puns on gg.

Another version of 286. For the use of  $\mathcal{Z} = \omega \mathcal{G}$ , and especially as a comparative with  $\omega \mathcal{G}$ , see Lex. under  $\mathcal{Z} \mathcal{G}$  and  $\omega \mathcal{G}$ .

So N. M. K. 16: 'இர வெழு உம் இன்மைக்குழியில் விரைக்கு, beggary will quickly grow in the bed of destitution.' கூடி = பாக்கி.

# 289.

செல்வர் வறியோர் ஆகுவர்.

கடகஞ் செறிந்ததங் கைகளால் வாங்கி அடகு பறித்துக்கொண் டட்டு—குடைகலனு உப்பிலி வெந்தைதின் றுள்ளற்று வாழ்பவே துப்புரவு சென்றுலந்தக் கால்.

#### Reverses.

The hands once loaded with golden bracelets now cull the forest-herb and cook the meal; and then eat the mess unseasoned, from a palm-leaf for a dish! Thus sad at heart they live, when fortune is gone and ruin come.

Comp. 1, etc. @@#\$@\$ for @@#\$@\$. [G. 41. 4].]
This is Jī. Chin. i. 325. See Introduction on that poem.

## 290.

வைதியவருக்கு உறவாளர் ஒருவரும் இல்லே.

ஆர்த்த பொறிய அணிகிளர் வண்டினம் பூத்தொழி கொம்பின்மேல் செல்லாவாம்;—நீர்த்தருவி தாழா உயர்சிறப்பிற் றண்குன்ற நன்குட,— வாழாதார்க் கில்லேத் தமர்!

# Interested friends.

The humming spotted beetle tribes all bright in hue gather not on the branch that has ceased to blow. Lord of the good cool hilly land, of high renown, whence bounteous streams flow down unceasingly,—the unprosperous have no kin!

Comp. 283. So B. I. S. 6245:

'वृक्षं श्रीणफलं त्यज्ञीन विह्गाः शुष्कंसरः सारसाः।

Birds abandon the tree that bears no fruit, and cranes the dry tank.'

# CHAPTER XXX.

HONOUR (SELF-RESPECT).

அதிகாரம் க.o.

மானம்

(= தன்னி ஃயில் தாழ்வு படாமை).

This is the only chapter with a real Sanskrit title, except காமத்தப்பால், and it seems to be entirely from the Sanskrit. मान (from मन्) = (1) opinion; (2) self-conceit (श्रीमान); (3) self-respect (गौर्व). Here it is used once (198) for अवमानं, and four times for honourable sensitiveness. Comp. K. 969, 970. Its Tamil equivalents are பெருந்தகையை and போண்டை மானி = 'a man of honour.' மானத்தாழ்வு, மானக்குறைவு, மானம்கம், மானக்கினம்: all equal அமைகளம்.

The following is a motto for this chapter. B. I. S.:

# 'प्राणमेव परित्यज्य मानमेवाभिरह्यतु । अनित्यो भवति प्राणो मान आचन्द्रतारकम्॥

Let a man preserve honour, even at the expense of life. Life is temporary. Honour abides as long as moon and stars.'

Comp. K. ch. xcvii. The place of this chapter, between @ன்மை and @என்சம், throws light on its scope. See 292. A man may be destitute, and may lose all 'fors l'honneur;' but as long as he is production, 'lord of himself,' and refrains from mendicancy, he is worthy of honour.

## Analysis:

- The honourable mind burns with indignation against wealthy arrogance. [291, 298.]
- The honourable prefer want, or even death, to loss of self-respect. [292, 293, 295.]
- 3. Honour is only from the honourable; and is a lasting possession. [294.]
- 4. Independence is in the highest degree honourable. [296.]
- 5. The honourable dread loss of reputation; [297, 299]
- 6. for the loss of which nothing compensates. [300.]

செல்வமிகுதியாற் கீழோர் செய்யும் பெருமிதத்தைக் காணின் மானமுடையார் மனம்புழுங்குவர்.

திருமதுகை யாகத் திறனிலார் செய்யும் பெருமிதங் கண்டக் கடைத்தும் — எரிமண்டிக் கானந் தஃப்பட்ட தீப்போற் கனலுமே மானம் உடையார் மனம்.

# Honourable minds are wroth with wealthy arrogance.

The mind of those possessed of honourable feeling will kindle into flame, like the fire that has caught the forest when the conflagration rages, whenever they behold the haughty acts of those who are destitute of virtuous habits, and to whom their wealth is their only strength.

Comp. 298, for work 202, and for \$ 310.

இரும்றுகையாக = 'with Lakshmī = fortune = Çrī as their strength.' பெருமீதம் (see Lex. பெர்) = செல்வச் செருக்கு, 'the arrogance of wealth:' மீதத்தக்கு மீஞ்சியது.

## 292.

மானமுடையார் தம்வறமையைக் கீழோர்க்கு உரையார்.

என்பாய் உசுனும் இயல்பிலார் பின்சென்று தம்பா ிரைப்பரோ தம்முடையார்? — தம்பா முரையாமை முன்னுணரும் ஒண்மை உடையார்க் குரையாரோ தாம்உற்ற நோய்?

# High-minded men complain not to the unsympathizing.

Will (honourable men who are) 'masters of themselves' follow graceless men to tell of their sufferings, though fallen away to mere skeletons?

Do they not (rather) tell the pain they have felt to those enlightened souls that understand their sufferings before they speak?

The expression தம்முடையர் = 'owners of themselves,' gives the clue to the meaning of the whole chapter. There is no real, abiding, untarnished மானம் without அடக்கம்!

[The idea is that expressed in Tennyson's lyric address to fortune (Lakshmī, වතු, යුළුත්ත(ආර්ථි):

> 'Smile, and we smile the lords of many lands, Frown, and we smile the lords of our own hands, For man is man, and master of his fate.']

## 293.

தம்மை அவமதிக்குஞ் செல்வரை மானமுடையார் பின்செல்லார்.

யாம்ஆயின் எம்மில்லங் காட்டுதுந் — தாம்ஆயின் காணவே கற்பழியும் என்பார்போல் — நாணிப் புறங்கடை வைத்தீவர் சோறும், அதனுல் மறந்திடுக செல்வர் தொடர்பு.

### Dependance on the wealthy destroys self-respect.

As for ourselves we would introduce them (these friends) to our household; but as regards them, they are ashamed (of us), as though they said, as soon as they (the ladies) saw them (the friends), it would be the destruction of their womanly reserve; and so they seat us at the backdoor and give us rice! Therefore let us dismiss all thought of rich men's friendship.

This is rendered difficult by the pronouns. The idea is: 'Accept no hospitalities from those who will not fully and frankly admit you into their dwellings.'

See K. 966. Csspin, 'even the food (civilities withheld) is served out at their backdoor.'

# 294.

மானமுடையார் இம்மையிற் புகழும் மறுமையில் வீடும் எய்துவர்.

இம்மையு' நன்மும், இயனெறியுங் கைவிடா தும்மையு' நல்ல பயத்தலால்,— செம்மையின் நானங் கமழுங் கதுப்பிஞய்! — நன்றே, காண், மானம் உடையார் மதிப்பு.

#### The law of honour is that maintained by honourable men.

O thou whose locks diffuse the odour of pleasant musk! Behold, especially good is (it to cultivate) that which is esteemed by men of honourable mind; for in this world it is (obviously) good; and, since it leads to perseverance in the way of virtue, it will yield good things in yonder world also.

There may be a doubt as to  $\omega\beta\omega\mu$ : lit. 'the estimation;' either 'their esteem,' or 'that which they prescribe as the code of honour.'

இயல் + கெறி. G. 39.

### 295.

பழிபாவங்களுக் கேதுவாகிய தீக்கர்மங்கள் சாவிலுங் கேடுள்ளவை.

பாவமும் ஏணப் பழியும் படவருவ சாமினுஞ் சான்றவர் செய்கலார்;—சாதல் ஒருநாள் ஒருபொழுதைத் துன்பம், அவைபோல் அருநவை ஆற்றுதல் இன்று.

#### Dishonour worse than death.

The men 'fulfilled of excellence,' though death were the alternative, do not deeds that entail sin and guilt.

Death is an affliction for one day, and for a little while. There is nothing that works irreparable ill like those (deeds).

For சாயினும், see T. 27. Comp. 40. வருவ = வருவனற்றை, object of செய்கலார். See B. I. S. 5978:

# 'वरं प्राणपरित्यागो न मानपरिखग्छनम्। मृत्युः स्यान्ध्यणिकं दुःखं मानभक्तो दिने दिने॥

Better relinquishment of life than loss of honour; Death is a momentary affliction, dishonour a daily sorrow.'

K. 968, 1017. N. N. V. 41.

So B. I. S. 40:

# ' ऋकृत्यं नैव कतैव्यं प्राग्तत्यागेऽपि संस्थिते। न च कृत्यं परित्याच्यं धर्म एप सनातनः॥

What should not be done must not be done; what should be done must not be left undone, even if loss of life impend! This is the everlasting law.'

ஈயாதவர்வறியர்; இரவாதார் செல்வர்.

மல்லன்மா ஞாலத்து வாழ்பவ ருள்எல்லாஞ் செல்வர் எனினுங் கொடாதவர்—நல்கூர்ந்தார்; நல்கூர்ந்தக் கண்ணும் பெருமுத் தரையரே செல்வரைச் சென்றிரவா தார்.

# The wealthy and the poor.

Poor are the men that give not, even though deemed wealthiest of all that flourish on the teeming ample earth! They who even when they are poor seek not as suppliants wealthy men are 'Lords of the three mighty lands.'

பெரும் முத்தரை, i.e. சோழ சேர பாண்டியநாகென்: the Çōṛa land, the Çēṛa land, and the Pāṇḍiya land: all South India. The boundaries of these are given in lines ascribed to Avvaiyār. [See Lex. முத்தரையர்.]

## 297.

கீழோர் பதிரோய்க்கும் இடையாயோர் தன்பத்திர்கும் மானமுடையோர் பழிச்சொல்லுக்கும் அஞ்சு**வர்.** 

கடையெலாங் காய்பசி அஞ்சு'மற் றேண இடையெலாம் இன்னமை அஞ்சும்;—புடைபரந்த விற்புரவ வேனுடுங் கண்ணுப்!— தஃயெல்லாம் சொற்பழி அஞ்சி விடும்.

# The honourable dread most the loss of reputation.

Thou who hast long dart-like eyes with eye-brows extending far, like a bow! the lowest class of men dread burning hunger; the other (or middle class) dread what is unpleasant; all the chief of men fear words that impute crime.

The idea is of almond-shaped eyes, with well-arched brows, reaching almost from ear to ear.

இசாற்படு = scandal, (deserved) reproach: लोकपवार. The threefold division of கடை, இடை, திவ, 'last, middle, head,' is the S. अध्म (अन्य), मध्यम, उत्तम. See B.I.S. 701:

# 'ञ्जवृत्तेभैयम् ज्ञन्यानां मध्यानां मरणाङ्मयम्। उत्तमानां तुमर्यानाम् ज्ञवमानात् परंभयम्॥

The lowest of men have fear of want; the middle sort have fear of death; the best of mortals have especial fear of dishonour.' Whichever may be considered the older, the Tamil is a fine quatrain. See N. M. K. 4.

மானமுடையார் தம்மை அவமதிக்குஞ் செல்வரைக் காணின் மனம் புழுங்குவர்.

நல்லர் பெரிதளியர் நல்கூர்ந்தார் என்றெள்ளிச் செல்வர் சிறுநோக்கு நோக்குங்கால்—கொல்லன் உலேஊதுந் தியேபோல் உள்கனலுங் கொல்லோ தூலயாய சான்*ரே*ர் மனம்.

# The rich man's contemptuous pity.

When the very worthy and thoroughly learned see the rich men's glance of disparagement, as they say contemptuously, 'These are good people—persons in greatly reduced circumstances—poor folks,' does not their mind kindle into flame within them, like the fire by the breath of the bellows on the blacksmith's forge?

These are not words of kindly compassion, but of contempt. Comp. 291, 301; and K. 1057.

## 299.

பகைவர் செய்தவற்றைச் சொல்லாமலிருப்பது வெட்கம்.

நச்சியார்க் கீயாமை நாணன்று; நாளைம் அச்சத்தா ணுந்தணன்மும்;— எச்சத்தின் மெல்லியர் ஆகித்தம் மேலாயார் செய்தது சொல்லா திருப்பது நாண்!

#### What is dishonouring.

It is no *shame* (*disgrace*) not to (be able to) give to those who desire it of us. The shrinking on account of fear (felt) day by day is not *shame* (modesty). But to become reduced in other ways, and not to [dare to] tell what injuries those who love us not have inflicted on us is *shame* (*disgrace*, or *self-respect*).

K. 1011. The whole is a play on the word or one.

The verse is very ambiguous. Comp. each word in Lex. The idea may be: (1) 'Nothing is so shameful (disgraceful, degrading, dishonouring) as to be compelled

to bear in uncomplaining silence the rich man's contumely; or (2) 'Real self-respect (generous shame) is the keeping from the knowledge of every one the insults to which we have been subjected.'

ஆயார் either = 'those who have been foes,' with பகை understood [ஆகு]; or from ஆப், 'investigate' = 'the thoughtless.'

ಣಕಿಕ್ರಾಫ್ = 'in regard to other things.' Either this applies to ಪ್ರಹಾಸ = 'foes in all respects save wealth our inferiors;' or to ತೀಸಿ, as in my rendering.

#### 300.

மானிகள் விண்ணுவகுக் தம்மானங்கெடக் கிடைப்பதாயின் அதினவிரும்பார்.

கடமா தொ%லச்சிய கானுறை வேங்கை இடம்வீழ்ந்த துண்ண திறக்கும்;—இடமுடைய வானகங் கையுறினும் வேண்டார் விழுமியோர் மானம் அழுங்க வரின்.

Heaven itself must not be sought at the expense of honour.

The jungle-haunting tiger that slays the wild cow, refuses to eat and passes by what has fallen (of itself) in its path (i. e. carrion); so the excellent, though the wide realms of heaven were within their reach, would not desire them, if to be obtained (only) by the loss of honour.

The subject to with is  $\mathcal{S}_{\mathcal{S}} = \mathcal{S}_{\mathcal{S}} = \mathcal{S}_{\mathcal{S}}$  understood. Some say  $\mathcal{S}_{\mathcal{S}} = \mathcal{S}_{\mathcal{S}}$  is here 'on the left side,' as being unlucky. Observe ## in the formation of causal verbs (§ 160).

# CHAPTER XXXI.

## THE DREAD OF MENDICANCY.

# இரவச்சம்

(= மானங் கெடுதற்கு ஏதுவாகிய இரத்தலுக்கஞ்சுதல்).

Comp. K. ch. cvii.

In the preceding two chapters the chief topics are the degradation of poverty, the mortifications a poor man suffers, and the spirit in which the poor man of honourable mind is to face the evils of poverty. The same subject meets us in this chapter.

The Jains were not wandering mendicants!

#### Analysis:

- 1. The condescending, supercilious patron is again satirised. [301. Comp. 298.]
- 2. Want better than base compliance: life is but as the twinkling of an eye. [302.]
- 3. Ask only of the courteous. [303.]
- 4. No reverses make the lofty spirit truckle to the avaricious. [304.]
- Mendicancy to be dreaded, whether from relatives [305], friends [310], or strangers. [306, 307, 308, 309.]

There is nothing original, or striking in sentiment or expression here; but the bitter emphasis reveals the fact that the poet was poor, and angrily discontented with his lot.

#### 301.

அறிவுடையார் அறிவீனரைச் சென்றிரவார்.

நம்மாலே ஆவர்இந் நல்கூர்ந்தார், எஞ்ஞான்றம் தம்மாலாம் ஆக்கம் இலர்என்ற — தம்மை மருண்ட மனத்தார்பின் செல்பவோ தாமும் தெருண்ட அறிவி னவர்?

#### Ignorant condescending patrons.

Will men themselves possessed of clear discerning knowledge follow after those who have yielded themselves up to mental bewilderment, and who (erroneously) say (of suppliants), 'These poor folks depend entirely on us, evermore are they without resources in themselves?'

தம்மால் ஆம் ஆக்கம் இலர், 'they are persons without any resources of their own.' தாமும் seems merely expletive.

Comp. 53 and 298 for the real position and character of the man whose poverty is voluntary.

Here  $\omega_{\mathfrak{G}^{\acute{e}r}}$  and  $\mathfrak{Q}_{\mathcal{S}_{\mathfrak{G}^{\acute{e}r}}}$  are contrasted. The one  $(\omega_{\mathfrak{G}^{\acute{e}r}})$  regards earthly life as real, and does not know that the pious mendicant, by his renunciation, which is the result of the other  $(\mathfrak{Q}_{\mathcal{S}_{\mathfrak{G}^{\acute{e}r}}})$ , is gaining an eternal immunity from births and deaths. See the words in K. Lex.

The giver is in truth the dependant one: he obtains merit only through the pious mendicant!

Comp. on the whole subject, B. I. S. 3655 and 3656.

# 'नावज्ञया प्रदातव्यं किंचिद्वा केनचिन्क्षचित्। ज्ञवज्ञया हि यह्नं दातुस्तहोपमावहेत्॥

No man should ever accompany his gifts with disrespectful treatment: gifts so given bring fault on the giver.'

## 302.

ஒருவன் வறுமையால் பிறர்பாற் சென்றிரப்பதினும் இறத்தல் நன்று.

இழித்தக்க செய்தொருவன் ஆர உணலின் பழித்தக்க செய்யான் பசித்தல் தவரே? விழித்திமைக்கு' மாத்திரை அன்ரே ஒருவன் அழித்துப் பிறக்கும் பிறப்பு?

#### Honest hunger and dishonest fulness of food.

Is not a man's dying and birth again measured by the twinkling of an eye? Is it then a fault if a man rather choose to suffer hunger, doing no blameworthy actions, than to feed full, doing things that entail disgrace?

Can you find fault with a man if, considering the momentary character of human existence, he prefer hunger with honour to satiety with disgrace?

செய்யான் = செய்யாதவன் ஆகி. அழித்த = அழிக்த. G. 41 (க).

See 55, and K. 1064.

மேலோர் உபசரிப்பவரிடத்தன்றி மற்றையோரிடத்துச் சென்றிரவார்.

இல்லாமை கந்தா இரவு துணிந்தொருவர் செல்லாரும் அல்லர் சிறநெறி;—புல்லா அகம்புகுமின், உண்ணுமின் என்பவர்மாட் டல்லால் முகம்புகுதல் ஆற்றமோ மேல்?

#### Ask only of the courteous.

There will never be wanting those who, with their destitution as their support (making it their excuse), will venture upon mendicancy, and tread the way of humiliation; but will the noble-minded man enter (as a suppliant) the presence of any save of those who will embrace him and say, 'Enter my dwelling, eat of my food?'

இல்லாமை = இன்மை. Ch. xxix.— புல்லா [G. 86 (ச)] = புல்லி. A verbal form in ஆ is ambiguous. [Comp. G. 89, 90, 91.]

எ: ஒருவர், மேல்.— ப: அல்லர், மேல்.

Comp. 293. ஒருவர் செல்லாரும் அல்லர் seems an awkward way of saying ஒருவருஞ் செல்லாதவர் அல்ல, 'all go.'

## 304.

மேலோர் உலோபரிடத்துச் சென்றிரத்தற்கஞ்சுவர்.

திருத்தன்ண நீப்பினுந் தெய்வஞ் செறினும் உருத்த மனத்தோ டியர்வுள்ளின் அல்லால் அருத்தஞ் செறிக்கும் அறிவிலார் பின்சென் றெருத்திறைஞ்சி நில்லாதா' மேல்.

#### No reverses bend the noble spirit.

Though fortune forsake him, and fate frown, the man of lofty soul, dwelling with steadfast mind on things above, disdains to stand with bending neck in the train of the foolish who hoard their wealth.

எ: மேல்.— பி: ரில்லாத.— ஆம் is redundant.

The subjunctive form with  $\mathcal{A}^{\text{diag}}(\omega)$  is = 'he will or may think . . . but not stand.'

For கீப்பினும் and செறினும், see § 100, and G. 141, 142.

The definition of दैवं in B. I. S. 1567 is instructive. Comp. also ch. xi.

# 'कमान्यजन्मिन कृतं सदस च दैवम्।

Deeds done in another birth-good or not good-are daivam.'

## 305.

மனமொத்தவரிடத்தும் இரப்பாகாது.

கரவாத திண்ணன்பிற் கண்ணன்ஞர் கண்ணும் இரவாது வாழ்வதாம் வாழ்க்கை;— இரவினே உள்ளுங்கால் உள்ளம் உருகும்ஆல், என்கொலோ கொள்ளுங்காற் கொள்வார் குறிப்பு?

#### Mendicancy is always painful.

To live asking naught even from those dear as an eye, whose love is sure, and who never refuse, is happy life. Since the mind dissolves in shame at the very thought of beggary,—when men receive alms, what are the receivers' thoughts, I pray?

Comp. N. M. K.: 'இன்னைம வேண்டின் இரவெழுத், if you desire affliction, go a begging;' and K. 1066, 1069, இரவாதவாழ்வத ஆம் வாழ்க்கை = இரவாமல் வாழ்வததானே கல்ல வாழ்வு ஆகும். Here ஆல் = ஆனல் = 'since.' The very thought of begging causes a sense of overpowering shame; what must be the feeling of actually taking a man's gift from hishand? Must it not be a feeling of utter degradation?

#### 306.

பொருளின்கண் பற்றுடையாரனறிப் பற்றிலாதார் பிறர்பாற் சென்றிரவார்.

இன்னு இயைக இனிய ஒழிகென்று தன்ணயே தான்இரப்பத் தீர்வதற்—கென்ணகொல் காதல் கவற்று' மனத்தினுற் கண்பாழ்பட் டேதி லவரை இரவு?

#### Contentment better than mendicancy.

When a man himself begs of himself, saying, 'Let troubles come, let joys depart!' the sting of poverty is extracted; why then, for this purpose, should any one, his mind agitated with desire, and his eye wasted with weeping, beg of strangers?

ஓழிகென்று for ஒறிக வென்று. கிரப்ப is found in some copies: 'When a man fills—satisfies—contents himself, saying . . .;' but the antithesis of தன்னேயே இரப்ப with எதிவவரை இரவு is of the essence of the verse.

இரப்பத்தேர் வதற்கு = for, or, in regard to, that which is removed when a man so begs of himself, why should a man beg of others?

Good doctrine! When aversion and desire cease, want is not felt. Who limits his desires, enlarges his possessions. 'Godliness with contentment is great gain.'

Comp. K. 1063; and B. I. S. 5436:

# 'याचना हि पुरुषस्य महस्वं नाशयत्यखिलमेव तथाहि।

Begging destroys utterly a man's greatness.'

## 307.

இரப்போரைப் பழியாதார் உலகத்தில் இல்ஃ.

<mark>என்</mark>றும் புதியார் பிறப்பினும் இவ்வுலகத் தென்றும் அவனே பிறக்கலான்,—குன்றின் பரப்பெலாம் பொன்ெழுகும் பாய்அருவி நாட!— இரப்பாரை எள்ளா மகன்.

#### Beggars are universally despised.

Lord of the land where gold is borne down by rushing waterfalls from every hilly slope!—Though in this world new (kinds of) men are continually born, that very man is never born that does not scorn mendicants.

This is capable of a double interpretation: 'He who scorns no suppliant escapes all future births;' or, 'No man will ever be found among those born of women who does not despise mendicants.'

எ: மகன்.— ப: பிறக்கலான்.

<sup>[</sup>In T. 'இல்லெனக் கொன்றீ கென்பவளே கருவான்: he who ridicules the man that says, "Give, I have nought."]

இரத்தலினுக் தீயது ஒன்றும் இல்லே.

புறத்துத்தன் னின்மை நலிய—அகத்துத்தன் நன்ஞான' நீக்கி நிறீஇ ஒருவண ஈயாய் எனக்கென் றிரப்பானேல் அந்நிஃயே மாயானே மாற்றி விடின்?

#### Mendicancy is unmitigated misery.

Want wastes his outward frame; he lays aside wisdom, his inward being's good; and so resolving, begs of some stranger, saying, 'Give to me.'—If then the boon be refused, must he not that very instant die?

See K. 1069, 1070. The specin lines 1 and 2 is irregular. As for specin Comp. B. I. S. 5955:

'देहीति कृपणं वचः।

The piteous utterance, "Give."

## 309.

பிறர்பாற் சென்றிரவாது தறத்தல் கன்று.

ஒருவர் ஒருவரைச் சார்ந்தொழுகல் ஆற்றி வழிபடுதல் வல்லுதல் அல்லால்—பரிசழிந்து செய்யீரோ என்னுறும் என்னுஞ்சொற் கின்னுதே பையத்தான் செல்லு' நெறி?

## A hermitage preferable to mendicancy.

Men form close intimacies with others and live as their dependants, and this is permissible; but is it more painful quietly to go one's way (to the hermitage) than, lost to all sense of personal dignity, to say, 'Will ye not do aught for me?'

ಆರಾಗ್ರಹ for 'than the utterance.' (G. 137\*.)  $\sigma = \mathcal{Z}$ . (G. 6.) Comp. 53, 55. [For ಕಾಸಗೆ ಭಾರತ್ಯ see T. 51, 'live in close intimacy.]

ஒருவர் பழமைபற்றி வக்தால் அவருக்குத் தக்கதேதாகிலும் உதவிசெய்யவேண்டும்.

பழமைகர் தாகப் பசைந்த வழியே கிழமைதான் யாதானுஞ் செய்க!—கிழமை பொருஅர் அவர்என்னிற் பொத்தித்தர் நெஞ்சத் தருஅச் சுடுவதோர் தீ.

Relieve the wants of old friends, though they shrink from it.

Relying on old friendship, in an affectionate manner, render such assistance as your intimacy warrants. If he will not endure (the assistance), will it not be a fire heaped up and burning in his bosom?

I do not see any other meaning. The latter clause is ambiguous as to st (his): in whose bosom, and why? I think the intention is: 'If you allow your old friend to feel that your help has not been what was befitting your intimacy, you will feel remorse afterwards;' or, possibly, 'he will feel deep and lasting pain.'

Comp. 286, 288. This verse suggests K. ch. lxxxi. Especially 801 gives the sense of μφωω and ωφωω.

## CHAPTER XXXII.

## THE KNOWLEDGE OF THE ASSEMBLY.

அதிகாரம் நடஉ. அவையறி தல்

(= சபையின் இயல்பை அறிதல்).

The word Ama (S. HHI, & mu, Ama) is not used in this chapter. See Lex. Ama, Caring. Of course the authors are not responsible for the titles.

Much prudence, courage, dialectic skill, absolute conviction, and unscrupulous energy were often exhibited in those conflicts.

There was also the *Çaingam* (\*\*±±±) or Academy at Madura, to which every new Tamil work was submitted. The literati had their assemblies with prescriptive rights and privileges in every petty court, and at many temples. Thus every work should have a verse or two in the preface, called \*\*spanning\*\* submission to the assembly,' in which criticism is humbly deprecated.

Comp. இருவிகாயாடந்புராணம் (62, 63, etc.). See also Taylor's Oriental Historical MSS. vol. i. p. 53 etc.; Pope's Kurral, Introd. p. iv.

Any new work claiming to be classical had to be first read in such an assembly. This was called Assicappi (Assica = The eval, Apone); and the author was required to bear and answer criticism.

This quaint, interesting chapter is rather discursive, but seems to consist of three sections:—

- I. Satirical sketches of assemblies to be shunned:
  - 1. Heretical; [311]
  - 2. Violent; [312]
  - 3. Unscrupulous. [315.]
- II. The characteristics of vain praters who infest such assemblies:
  - 1. Utter ignorance; [313]
  - 2. Shamelessness; [314]
  - 3. Superficiality. [316.]

III. The way to become fit to enter and take part in meetings of the learned:

- I. Real perception; [317]
- 2. Study-not mere bibliomania; [318]
- 3. Scientific and exhaustive analysis of authorities; [319]
- 4. Dignified and candid mind. [320.]

There is much here to remind the student of Bacon. East and West have much in common.

### 311.

அறிவுடையார் அறிவில்லார்க் சபையில் ஒன்றனேயுஞ் சொல்லல் ஆகாது.

மெய்ஞ்ஞானக் கோட்டி உறழ்வழி விட்டாங்கோர் அஞ்ஞானந் தந்திட் டதுவாங் கறத்துழாய்க் கைஞ்ஞானங் கொண்டொழுகுங் காரறி வாளர்முன் சொன்ஞானஞ் சோர விடல்!

#### Cast not pearls before swine.

Decline entirely to utter words of wisdom before heretics (sausplanai = men of darkened knowledge,—men who professing to be wise, have their understanding darkened), who having forsaken the way pertaining to the assemblies of true wisdom, have there laid down propositions of unwisdom, and propagating them diligently, live in accordance with their own shallow wisdom!

எ: (கீவிர்).— ப: விடல் = விகெ (G. 85).— செ: சொன் ஞானம்.

The main idea is in கார் அறிவாளர்முன்.

There is a play on the word ஞானம்.

In madesure (lit. 'hand-wisdom') there is a double meaning. It is either, 'mere hand-to-mouth-wisdom,' or 'fistycuff-wisdom,' alluding possibly to the hand-to-hand encounters that often took place in those days.

Comp. 255, 256; and K. 719, 720.

## 312.

தீப்புலவன் தேர்ந்பன் இகழ்க்குரைப்பதும் அன்றிப்போருக்கு எழுவன், ஆகலால் அவினக்சேரல் ஆகாத. நாப்பாடஞ் சொல்லி நயமுணர்வார் போற்செறிக்கும் தீப்புலவற் சேரார் செறிவுடையார்;—தீப்புலவன் கோட்டியுட் குன்றக் குடிப்பழிக்கும், அல்லாக்கால் தோட்புடைக் கொள்ளா எழும்.

#### Avoid the angry violent disputant.

Well-disciplined men come not near the heretic (=man of evil learning, the teacher of an evil system), who stores up (in his memory certain formulas, comp. 304), as though he understood their worth, and repeats them by rote (lit. as a tongue-lesson).

The heretic, if worsted in the assembly, will abuse the family (of his opponents); or he will spring up and challenge them to fight.

தீப்புலவன் is the காரநிவானன் of 311. கொள்ளா = கொண்டு. G. 86 (க).

Egs ಈ ಭಾಲ್ಲತ ಅತಿಕರ್ಣ = 'he will grasp his own shoulders'—clasping his left upper arm with the right hand, and his right upper arm with his left hand: the attitude of a Tamil pugilist ready for an encounter.

## 313.

கற்றவர் சபையில் பயனில்லாதனவற்றையே கூறும் புன்கல்லிமாக்கள் பலர் உளர்.

சொற்முற்றுக் கொண்டு சுணேத்தெழுதல் காமுறுவர், கற்முற்றல் வன்மையுந் தாந்தேமூர்,—கற்ற செலவுரைக்கும் ஆறறியார், தோற்ப தறியார், பலவுரைக்கு' மாந்தர் பலர்.

#### Vain babblers.

Many are the men that utter many things,—who long to rise up (in debate), from mere love of talking and an itching tongue; who do not themselves apprehend the power and might of learning; who know not the way to utter with penetrating force what they have learnt; and who know not what defeat means.

கற்ற = தாம் கற்றவற்றை. உறவர் = உறவர்களுமாய் ; and so தேரூர், அறியார், தோத்பதறியார் . . . . Understand இருச்த before பலவுரைக்கும்.

K. 649. See Lex. Фэт й.

கற்றவர்சபையில் புல்லறிவினேர் வாளா இராது வாய்திறக்கின் அவமதிப்படைவர்.

கற்றதூஉம் இன்றிக் கணக்காயர் பாடத்தால் பெற்றதாம் பேதையோர் சூத்திரம்;— மற்றதின நல்லார் இடைப்புக்கு நாணுது சொல்லித்தன் புல்லறிவு காட்டி விடும்.

#### The neophyte.

Without any learning of his own, the fool has obtained one formula from overhearing the lessons of a tutor (who was teaching others), yet unabashed he enters the circle of the good, speaks it out, and makes exhibition of his mean understanding.

எ: பேதை (அவன்).— ப: பெற்றது, காட்டிவிடும்.— செ: குத்திரம், புல்லறிவு. Comp. K. 649, 402.

## 315.

அறிவுடையார் புல்லறிவாளர்க்குத்தமது சொல் வன்மையை அறிவிக்கத்தொடங்கின் தன்பம் அடைவர்.

வென்றிப் பொருட்டால் விலங்கொத்து மெய்கொள்ளார் கன்றிக் கறுத்தெழுந்து காய்வாரோ—டொன்றி உரைவித் தகம்எழுவார் காண்பவே கையுள் சுரைவித்துப் போலுந்தம் பல்!

#### Convincing arguments.

They who arise to utter words of wisdom, having associated themselves with the assembly of those who rage and burn and fume with anger, like beasts, for the mere sake of victory, not understanding the truth, shall see their own teeth like pumpkin seeds in their hands!

எ: எழுவர்.— ப: காண்ப.— செ: பல்.

உரைவித்தகம் எழுவார் is curious. Three interpretations are possible: (1) 'Those who rise to propound their opinions as wisdom.' Here உரை = 'word, opinion,' with காட்ட understood, and வித்தகம்(ரக) = 'as decisive words of wisdom.' (2) Comparing உரைவித் தகம் with சொன்றோனம் (311), we may translate 'Those who rise to utter (உரைக்க understood) words of wisdom.' (3) The metre suggests உரைவித்த அகம் எழுவார் = 'Those who rise in the place to speak.' But there are serious difficulties.

புல்லறிவினர் கற்றவர் சபையின்கண் வெறுக்கத்தக்கவற்றையே கூறவர்.

பாடமே ஓதிப் பயன்றெரித றேற்முத மூடர் முனிதக்க சொல்லுங்கால்—கேடருஞ்சீர்ச் சான்மூர் சமழ்த்தனர் நிற்பவே மற்றவரை ஈன்முட் கிறப்பப் பரிந்து.

Fools disgrace themselves in the assembly of the learned.

When foolish men chaunt their lesson, not knowing the fruit that lesson yields, but uttering words that gender wrath, the learned ones, whose fame dies not, will stand by ashamed, sorely pitying the mother that bare them.

Comp. 155. சமழ்த்தினர் = சமழ்த்தினவராக: சமழ்த்தி . . . பரிந்த . . . நிற்பார்.

## 317.

நூற்பொருளே அறிபவரே அறிவுடையோர்.

பெறவது கொள்பவர் தோள்போ னெறிப்பட்டுக் கற்பவர்க் கெல்லாம் எளியநூன்; மற்றம் முறிபுரை மேனியர் உள்ளம்போன் றியார்க்கும் அறிதற் கரிய பொருள்.

The letter easy, the meaning hard.

Like the charms of those who sell their love for what they gain, the sacred texts are easy to those who rightly learn them; but like the minds of these whose forms are soft as tender shoots, the meaning is hard to all.

எ: நூல், பொருள்.—ப: எளிய, அரிய. Read மற்று முறியை புரையும் அம்மேனியர் (உடைய) உள்ளத்தைப் போலே.

### 318.

தூற்பொருளறியும் அறிவுடையோரும் நுல்கின வீடுமுழுவதும் பரப்பிவைத்துக் கொண்டிருப் போரும் தம்மிலே வேருவர்.

புத்தகமே சாலத் தொகுத்தும் பொருடெரியார் உய்த்தகம் எல்லா' நிறைப்பினும்— மற்றவற்றைப் போற்றும் புலவரும் வேறே, பொருடெரிந்து தேற்றும் புலவரும் வேறு.

#### Book collectors and scholars.

Although men gather together books in abundance, and, not understanding their contents, fill the whole house with them; the *sages* who merely take care of books are of one sort, and the *sages* who understand their contents, and make them clear to others, are of another sort.

On the whole subject of study, the Nannūl (1-46; pp. 111-116, in my IIIrd Gr.) is of interest.

### 319.

நாவிற்குப் புல்லறிவிஞர் குறும் உரை உரையாகா.

பொழிப்பகல' நுட்பநூல் எச்சமிந் நான்கின் கொழித்தகலங் காட்டாதார் சொற்கள்—பழிப்பின் நிரையாமா சேர்க்கு' நெடுங்குன்ற நாட!— உரையாமோ நூலிற்கு நன்கு?

## A perfect commentary.

Lord of the land of long chains of hills where the wild cattle assemble in herds!

Is that a good commentary to a faultless composition, which consists of the words of those who do not sift it thoroughly, in the four divisions of *summary*, *amplification*, *minute exposition*, and *supplementary information*, and thus exhibit the full import?

Comp. Nannūl 21–23, where however only two kinds of commentary are treated of. A perfect specimen of what is here taught is to be found in the edition of வெப்பிர காசம் by வெப்பிரகாசத்தம்பிரான் of Madura. [Madras, 1872. தத்துவபோதினி Press.]

பொழுப்பு: a concise summary of the author's meaning; called sometimes பண்டம். futs. An abstract.

அகலம்: an amplification, paraphrase: விருத்தி.

தட்பம் takes up minute points, in the manner of an excursus. Critical notes on the text. (தன்.)

எச்சம் gives additional matter. (எஞ்சு)

The Tamil commentators are inferior to none. Parimēlagagar's splendid work on the Kurral, and Nachinārkkiniyār's on the Jīvaga Chintāmaṇi, are models of profound and acute criticism and lucid exposition.

கற்றறிவுடையோர் கல்லாதார் புல்லறிவினேக் காணினும் காணூர் போல் இருப்பர்.

இற்பிறப் பில்லார் எணத்துநூல் கற்பினும் சொற்பிறரைக் காக்குங் கருவியரோ? — இற்பிறந்த நல்லறி வாளர் நவின்றநூ றேற்முதார் புல்லறிவு தாமறிவ தில்.

#### Critics.

Will those who are not of high family, however they may study learned works, be fit instruments to guard others from faults of speech? And men of good family who are well learned will not (seem to) be aware of the deficiencies of those who do not comprehend the works they talk of.

The low-bred are incompetent censors; and the high-born, from courtesy, or sheer disgust, decline the task.

சொல், 'as regard niceties of expression and elegancies of style.' தேற்ற தாருடைய ஈனமான அறிவைத் தாமே அறியமாட்டார்கள் = 'will decline to meddle with the inanities of empty-headed sciolists.'

## CHAPTER XXXIII.

## INSUFFICIENT KNOWLEDGE.

அதிகாரம் கக.

புல்லறிவாண்மை

(=புல்லிய அறிவை ஆளுந்தன்மை).

There is no precise equivalent in English. See Lex. 40.

#### Analysis:

- I. The men of insufficient, imperfect, scanty, low degree of knowledge (ఆసంఖర్యం) lose both worlds; for they have not good sense or taste or right feeling to appreciate the higher things here; [321, 324]
- nor have they the foreseeing wisdom that prepares for the world to come.[328, 329.]
- 3. They are as 'the beasts that perish.' [322.]
- 4. They do no good in life: leave no gap when they die. [323, 326.]
- 5. Abuse is their element. [325.]
- 6. Their's are wasted lives. [327, 330.]

#### Their epigraph is:

'Some with lives that came to nothing, some with deeds as well undone, Death stepped tacitly and took them where they never see the sun.'

The subject is more akin to those discussed in Part I (அறப்பால்).

There are degrees of Unwisdom. Comp. chapters xxvi and xxxiv. See also K. lxxxiv, lxxxv. Unteachableness is the prominent fault.

The epithets used here to indicate these shallow pretenders may be compared with advantage: பொருளல்லா ஏழைகள், செவ்வியர் அல்லார், காணின்மடமக்கள், புல்லறிவிஞர், பேதையார், and சிற்றறிவிஞர்.

#### 321.

அன்புடையார் சொல்லும் அறகெறிகின அறிவுடையார் அன்றி அறிவிலார் பயனுளதாகக் கொள்ளார்.

அருளின் அறம்உரைக்கும் அன்புடையார் வாய்ச்சொற் பொருளாகக் கொள்வர் புலவர்;—பொருள் அல்லா ஏழை அதணே இகழ்ந்துரைக்கும்: பாற்கூழை மூழை சுவைஉணரா தாங்கு.

### Only the wise value the wise.

Men of sense receive as a reality the words from the mouth of the loving ones who graciously teach virtue. The (ignorant) wretch, himself unreal, speaks (of virtue) with contempt. Just so the ladle distinguishes not the flavour of the rice boiled in milk.

எ: புலவர், எழை.— ப: கொள்வர், உரைக்கும். G. 149. உணராதாக்கு = அறியாததபோலும். Comp. in Lex. அற்று, அன்னது. This idiom is found in 322, தேற்றுதாங்கு.

உணர் governs சுவையை; and கூழை is for கூழின்: 'perceives not the flavour of the milk-pap.' Comp. in 322, சோற்றின். See Lex. மூழை.

Comp. B. I. S. 350:

# 'अनः सार्विहीनानाम उपदेशो न जायते।

You cannot teach those destitute of inner sense.'

See 106: சேதனம் என்னும் அச்சேற, etc.

## 322.

மேலோர் கூறம் நன்னெறிகினக் கீழோர் கேளாதிகழுவார்.

அவ்வியம் இல்லார் அறத்தா றுரைக்குங்காற் செவ்வியர் அல்லார் செவிகொடுத்துங் கேட்கலார்: கவ்வித்தோ றின்னுங் குணங்கர்நாய் பாற்சோற்றின் செவ்வி கொளறேற்மு தாங்கு.

#### Foolish people hearing hear not.

When men of ungrudging soul declare the way of virtue, those who are not rightly disposed, although they give ear, hear not.

Even so the currier's dog seizes on and devours leather, not appreciating the flavour of milk and rice.

எ: அல்லார்.— ப: கேடகலார்.

கேட்கலார்: கேன் + கு + அலார் = கேனார்.

In 321 it was natural incapacity (the ladle made of a cocoa-nut shell); here it is absorption of the degraded soul in congenial mean pursuits (the currier's dog gnawing filthy skins) that forms the barrier to the attainment of true wisdom. Those were பொருளல்லா ஏழைகள் = 'essentially worthless persons;' these are செவ்வியர் அவ்வார் = 'those who are not in the right path.'

அறசெறிகளே அறியுமறிவிலாத இழோர் இருக்கினும் இறப்பினும் பயனில்லு.

இமைக்கும் அளவிற்றம் இன்னுயிர்போ' மார்க்கம் எனேத்தானுந் தாங்கண் டிருந்தும்—தினேச்துணேயும் நன்றி புரிகல்லா நாணின் மடமாக்கள் பொன்றில்என், பொன்முக்கால் என்?

#### Useless in life and unmourned in death.

What matters it whether they live or die—the shameless stupid people who do no good, not even as much as a grain of millet, though they see by every species of example the way in which their life so sweet to them, passes away in the twinkling of an eye?

More literally and word for word:

The twinkle of an eye is their sweet life's measure. This they every way discern, yet shameless stupid men no act of virtue do, though small as millet seed! What boots it if these live or die?

Comp. B. I. S. 3732:

# 'निमेशमात्रमि हि वयो गच्छत्र तिष्टति। स्वसरीरेष्यनित्येषु नित्यं किमनुचिन्तयेत्॥

Life stays not in its course even for the twinkling of an eye. Why should men be eternally thinking of their bodies which are not eternal?

And K. 331, 337.

## 324.

புல்லுறிவி ேன் பலரோடும் பகைகொள்ளுவன்.

உளநாள் சிலவால் உயிர்க்கேமம் இன்முல் பலர்மன்னுத் தூற்றும் பழியால்— பலருள்ளும் கண்டாரோ டெல்லா' நகாஅ தெவன்ஒருவன் தண்டித் தனிப்பகை கோள்?

## Misanthropy: against ἀκηδία.

Since being's days are few, and life no safeguard owns, and guilt by many blamed is rife, mid many men, why, laughing not with all they see, should any sulk apart, and nurse a sullen hate?

The days are few and evil; be genial! Comp. 338.

The Tamil poet contemplated men like those whom Dante heard making their confession from out the 'tristo ruscel:'

".... Tristi fummo Nell' aer dolce che dal sol s'allegra, Portando dentro accidioso fumo."

'.... We sullen were
In the sweet air, which by the sun is gladdened,
Bearing within ourselves the sluggish reek.'

Inf. vii. 121-123.

See Longfellow's note. Comp. the striking K. 999.

## 325.

புல்லறிவினேன் பிறரை இகழ்ந்து பேசுவதையே தனக்குப் பயகைக் கொள்வான்.

எய்தி இருந்த அவைமுன்னர்ச் சென்றெள்ளி வைதான் ஒருவன் ஒருவீன;—வைய வயப்பட்டான் வாளா இருப்பானேல், வைதான் வியத்தக்கான் வாழும் எனின்.

#### The evil tongue.

A man has gone before the assembly that had gathered together, and contemning another has reviled him. Now, if the reviled one remain silent, the reviler is to be wondered at if he survive; (for abuse is his very life, and the patience of the reviled one has closed his mouth.)

This seems to belong to ch. xxxii. It also illustrates the benefit of patience. See 64, 71, etc.

எ: வயப்பட்டான். — ப: வியத்தக்கான்.

#### 326.

அறநெறிகளே உட்கொள்ளாத புல்லறிவினேன் வெள்ளாட்டியாலும் இகழப்படுவான்.

மூப்புமேல் வாராமை முன்னே அறவிணயை ஊக்கி அதன்கண் முயலாதான்— நூக்கிப் புறத்திரு போகென்னும் இன்னுச்சொல் இல்லுள் தொழுத்தையாற் கூறப் படும்.

## Dishonoured old age.

He who before old age comes, has not undertaken and zealously carried out works of virtue, will be pushed about in the house, addressed in harsh language, and bidden to get on one side or to go out, by even the maid-servants<sup>1</sup>.

Comp. ch. vi, esp. 52. வசசமைமுன்னே = வசாமுன், 'before it come,' lit. 'before it comes not.'

எ: முயலாதவன்.— ப: படும் ( = படுவான்).

<sup>1</sup> So Menander:

'Πικρόν ἐστι χρημα γέρων ἐν οἰκία μένων: An old man is a troublesome thing in a house.'

#### 327.

புல்லறிவிஞர் தற்கருமங்களேச்செய்யாது செல்வப்பெருக்கத்திஞல் மதிமயங்கி வீளுள் கழிப்பர்.

தாமேயும் இன்புமூர், தக்கார்க்கு நன்முற்மூர், ஏமஞ்சார் நன்னெறியுஞ் சேர்கலார்,—தாமயங்கி ஆக்கத்துட் டீங்கி அவத்தமே வாழ்நாளப் போக்குவார் புல்லறிவி ஞர்.

#### Wasted lives.

Men of scanty wisdom are those who do not themselves enjoy any sweets of life, bestow no benefactions on worthy persons, draw not nigh the good path that safeguards (the soul), but infatuated and absorbed in the acquisition of wealth, pass away their days of life in vain.

This gives the definition of புல்லறிவு: it is that which produces this life: இமற வாகுின் இரைக்குவர்.

Comp. 273, 338.

சேர் + கு + அலார் = சேரார்.

#### 328.

புல்லறிவாளர் தேடிய பொருள் தமக்கும் பிறருக்கும் பயன்படாதழியும்.

சிறகாலே யேதமக்குச் செல்வுழி வல்சி இறுகிறுகத் தோட்கோப்புக் கொள்ளார்,—இறுகிறுகிப் பின்னறிவாம் எனறிருக்கும் பேதையார் கைகாட்டும் பொன்னும் புளிவிளங்காய் ஆம்.

### The miser's death-bed.

In the very earliest time (in early youth) they take not food for the journey which they must make (into another world), tying tightly the wallet on their shoulders; but tying tightly (their treasure bags), they say, 'In after days we will learn wisdom:' the gold these idiots will indicate with their hands (as legacies, when they are speechless, and in the grasp of death) will be as sour vilam fruit.

They have not speech to tell survivors where the wealth that they themselves have not used lies buried. It is like the sour, sapless wood-apple. (261.)

கொள்ளார் = கொள்ளாதவர்களாய்.

எ : பொன்.— பி : ஆம்.

See B.I.S. 5515:

# 'युवैव धर्मशीलः स्यादनित्यं खलु जीवितम्।

As a young man let him be virtuous, for life is evidently not eternal.'

## 329.

புல்லறிவிஞர் இம்மையிற் செல்வம் உண்டாகிய பொழுத மறுமையைச் சிந்தியார்.

வெறமை இடத்தும் விழுப்பிணிப் போழ்தும் மறுமை மனத்தாரே ஆகி—மறமையை ஐந்தை அனேத்தானும் ஆற்றிய காலத்துச் சித்தியார் சிற்றறிவி ஞர்.

Saints when they suffer, sinners when they prosper.

When poor, or when disease's deadly grasp they feel, to other world alone their minds are given; but when wealth grows, no thought, small as a grain of mustard seed, give they to other world—these souls unwise!

Comp. the following:

' பெறிக்கட் பொச்சாக் தகைத்தல், உலிரை இறிக்கண் யாயிழக்தேம் என்றன்,— மறவக்த தன்னுடம்பு கன்றங்கா குணுதல்: இம்மூன்றம் மன்ன உடம்பின் குறி.

To speak thoughtlessly about life while it is enjoyed; to say "we've lost it" when the end is nigh; and to feel shame (for sins) when disease comes and the body fails: these three are characteristics of short-lived mortals.'—T. 91.

அனே தது ( $\sqrt{2}$ ன்), so-much: 'Even so much as.' Here இடத்த, போழ்த, காலத்த are equivalents.

புவ்வறிவினேர் அறஞ்செய்யாது தமது வாணின வீணன் ஆக்குவர்.

என்னேமற் றிவ்வுடம்பு பெற்றும் அறநிணயார், கொன்னே கழிப்பர்தம் வாழ்நாளே,—அன்னே! அளவிறந்த காதற்றம் ஆருயிர் அன்னர்க் கொளவிழைக்குங் கூற்றமுங் கண்டு?

## Friends hurried away; the unwise heed it not.

Though they have gained a human frame, of virtue think they not! In vain they spend their days. Alas! and yet they see death eagerly hasting to snatch away those infinitely dear, like to their very souls! Why is this so?

Comp. especially 20 and 28; also 32, 34, 37.

அறிவில்லார் is the understood subject.

The warning is in vain. And men are foolish who hoard for their families. All are doomed.

காதல் அன்பின்யுடைய=' beloving and beloved.' அன்ஞர் is object of கொசு. G. 30 (உ). கண்டு = கண்டிருத்தும். Some read விழை, but இழை = குழ், ' contrive, plan,' is better.

## CHAPTER XXXIV.

UTTER FOLLY.

அதிகாரம் நச.

பேதைமை

( = யாதோன்றிணயும் அறியாமை).

The subject is mainly that of the last chapter, but special follies also are satirized. This relates to wassis, as ch. vii to Geresi, and ch. ix to serwi: the three faults. See 190.

#### Analysis:

- 1. The folly of absorption in worldly pursuits. [331.]
- 2. The folly of procrastination. [332.]
- 3. The folly of ignoring wise teaching. [333.]
- 4. The folly of insensate apathy. [334.]
- 5. The folly of an abusive tongue. [335.]
- 6. The folly of trying to influence uncongenial spirits. [336.]
- 7. The folly of subserviency to avaricious and unfriendly men of wealth. [337, 339-]
- 8. The folly of a querulous temper. [338.]
- 9. The folly of self-glorification. [340.]

The comparisons of the turtle exulting in getting into the water again, the bathers waiting for the surf-waves to be silent, the stone of more account than the fool, and the ants round the neck of the closed oil-jar, are noteworthy.

## 331.

உலகவின்பற்தையே பொருள் என்றகொண்டு மறுமை குறியாமை பேதைமை.

கொலஞர் உஃயேற்றித் தீமடுப்ப ஆமை நிலயறியா தந்நீர் படிந்தாடி யற்றே, கொலேவல் பெருங்கூற்றங் கோட்பார்ப்ப ஈண்டை வலேயகத்துச் செம்மாப்பார் மாண்பு.

### Men disport themselves in the very meshes of death's net.

While the turtle's murderers have put it into the pot, and kindled fire beneath, it sports unconscious of its fate: such is their worth who joy entangled in life's *net*, while death, the mighty murderer, waits to seize them.

எ: மாண்பு.— ப: அற்று.

This is the great folly. This verse repeats the affirmation that it is folly to forget virtue and the life to come, while absorbed in the pursuit of transitory things. The illustration of the turtle—famous in Greek too—is very apt. It points to an early existence of turtle-soup, where it is not supposed to be! See K. 348, p. 246.

ெக்கூற் + ஞர் : அர் and euphonic insertion ஞ். Thus அன், மன், மன், வன், வன், வன் added to roots, make nouns of agency, equal to er, or: murderer. கொல்லவல் பெருங்கூற்றம்= 'Great Yaman, strong in slaying.' Comp. உலே and வலே in Lex.

### 332.

இல்வாழ்க்கைக்கு வேண்டுவனவற்றையே செய்த அறஞ்செய்யாமை அறிவின்மை.

பெருங்கடல் ஆடிய சென்மூர்—' ஒருங்குடன் ஓசை அவிந்தபின் ஞடுதும்'— என்றற்மூல், 'இற்செய் குறைவிண நீக்கி அறவின மற்றறிவாம்'— என்றிருப்பர் மாண்பு.

## Postponing virtuous action to a time that never arrives.

They went to bathe in the great sea, but cried, 'we will wait till all its roar is hushed, then bathe!' Such is their worth who say, 'we will get rid of all our household toils and cares and then we will practise virtue and be wise.'

எ: மாண்பு.— ப: அற்று.— ஆல் is redundant: அசை.

Comp. 19, 328. This is an oriental form of 'rusticus expectat.' K. (my edition) p. 244.

ஆடிய (G. 86. உ) a gerundial infinitive of purpose: 'in order to bathe.' இவ்செய் குறைவின='works remaining for me to do for my household.' (G. 157, 153.)

#### 333.

குலம் முதலியவை ஒருவனுக்கமைக்கும் உலகமடை அறிபாதிருப்பத சாரமந்தபால் சோது போல் ஆகும்.

குலந்தவங் கல்வி குடிமைமூப் பைந்தும் விலங்காமல் எய்தியக் கண்ணும்—நலஞ்சான்ற மையறு தொல்சிர் உலகம் அறியாமை நெய்யிலாப் பாற்சோற்றி னேர்.

## A high tone of manners and morals.

Though a man be of good *caste*, have performed deeds of ascetic virtue, acquired learning, is of good family, and attained a ripe old age, so that in these five points he is faultless; yet his ignorance of what is thoroughly good, without stain, sanctioned by ancient precedent, and of good renown in the world's ways, will render all his advantages like thin, watery milk with boiled rice.

எ: அறியாமை = அறியாமல் (இருப்பது).— ப: கேர் = ஒப்பாகும். We have here good examples of every species of ellipsis. G. 151, etc.

Ghī (கைய), 'butter oil,' is in India what butter, lard, and suet are in England, and olive oil in Italy. Here கைய்யிலாப் பால் is milk voithout any rich element: 'skimmed milk.' This would be an insipid condiment with plain boiled rice!

விலங்காமல் = தப்பாமல, 'without a flaw.'

Comp. K. 426.

#### 334.

பிறர்க்குப் பயன்படாதார் கல்லினும் கடை ஆவர்.

கன்னனி நல்ல கடையாய மாக்களின்; சொன்னனி தாமுணரா ஆயினும்— இன்னினியே நிற்றல் இருத்தல் கிடத்தல் இயங்குதல்என் அற்றவர்க்குத் தாம்உதவ லான்.

#### Stones and senseless men.

Stones are much better than low men; since, though those (too) are utterly without apprehension of your words, yet they (stones) are of assistance to those that employ them, inasmuch as they at once stand (where they are fixed), remain (where they are put), lie (where they are laid), and remove (when they are moved).

Or, 'men can stand, sit and lie on them, or walk over them.' Low men are absolutely good for nothing!

 $<sup>\</sup>sigma$ : ತರು.— u: ಕರುಬ=ಕರುಬಡ್, ಕರುಬಹಾಖ. G. 93. ತಮವಾಡಿ = ಕರುಕಡಿ. G. 39. ಹಾಹಕಡಿನ್  $(G,61,\,g\dot{\mu}_{\mu})$ .

பயனில்லாமல் மூடன் கொடுஞ்சொர்களேச் சொல்லா விடில் அவனத சாவைத் தினவு தின்னும்:— அவனுக்குத் திர்ப்த்தி இல்லே.

பெறவதொன் றின்றியும் பெற்*ரு*னே போலக் கறுவுகொண் டேலாதார் மாட்டுங்— கறுவினுற் கோத்தின்னு கூறி உரையாக்காற் பேதைக்கு நாத்தின்னு' நல்ல சுஜேத்து.

## A fool angry without cause, longs to abuse.

If the fool, though nothing is to be gained (by such conduct), acting as though he had gained something, waxing wroth against those who disdain (or are unable) to contend with him, cannot say and utter forth in his wrath a string of evil words, a grievous itching will gnaw his tongue.

எ: கா.— ப: தின்னும்.— இன்றியும். G. 141. மாட்டும். G. 63, 68, 113. உரையா. G. 91. கல்ல. G. 120. சுடோத்த. G. 133. Comp. 325.

## 336.

அறிவிலிகின வசப்படித்ததல் யாவர்க்கும் அரிது.

தங்கண் மரபில்லார் பின்சென்று தாம்அவரை எங்கண் வணக்குதும் என்பவர்—புன்கேண்மை,— நற்றளிர்ப் புன்னே மலருங் கடற்சேர்ப்ப!— கற்கிள்ளிக் கையிழந் தற்று.

#### It is a hard, thankless task to bend the worthless to our will.

Lord of the sea-shore where the laurel with its bright foliage flowers! The poor (pretence of) intimacy enjoyed by those who follow after (wealthy but) utterly uncongenial men, and say 'we will bend them to our will,' is like losing one's hand while digging into a rock.

எ: கேண்மை.—ப: இழந்தற்று.

They will not succeed in obtaining any of the benefits of a real, fitting, congenial friendship, though they sacrifice both independence and honesty.

பொருளுடையார் உலுத்தர் ஆயினும் அவரை யாவரும் மொய்த்தக்கொண்டிருப்பர்.

ஆகா தெனினும், அகத்துநெய் உண்டாகின் போகா தெறம்பு புறஞ்சுற்றம்; — யாதும் கொடாஅர் எனினும், உடையாரைப் பற்றி விடாஅர் உலகத் தவர்.

#### Ants around the neck of the closed oil-jar.

If there be  $gh\bar{\iota}$  in the pot, though they cannot get at it, the ants will swarm without ceasing around the outside; and so the people of the world will cling to and not leave the possessors of wealth, though these give them nothing.

The  $\mathscr{L}_{ger}Q_{\omega\omega}$  in  $Q_{\sigma r}$  in  $Q_{\sigma r}$  and  $\mathscr{L}_{r}$  emphasizes the tenacity on the one side and the pertinacity on the other. So Telugu lengthens its vowels:  $kottut\bar{u} =$  continuing to strike.' G. 14.

உலகத்தவர் (உலகத்தார்). H. B. § 180.

## 338.

அறிவிலார் வீணுள் கழிப்பர்.

நல்லவை நாடொறும் எய்தார்; அறஞ்செய்யார்; இல்லாதார்க் கியாதொன்றும் ஈகலார்;—எல்லாம் இனியார்தோள் சேரார்; இசைபட வாழார்: முனியார்கொ மும்வாழு' நாள்?

#### Fools make all life sad for themselves.

No good each day they gain; nor deed of virtue do; nothing to needy men impart; nor know they joy of loved ones' sweet embrace; devoid of fame they live: do such not loathe the days they live?

Comp. 324 and note. This  $\delta \kappa \eta \delta i \alpha$  seems to have no name in English. K. 140, 833, and 999.

பேதையர் ஈட்புப்பெரும் பயினத் தகுவதாயினுக் கொடிது.

விழைத்தொருவர் தம்மை வியப்ப ஒருவர் விழைத்திலேம் என்றிருக்குங் கேண்மை,— தழங்குகுழல் பாய்திரைசூழ் வையம் பயப்பினும், இன்னதே ஆய்தலம் இல்லாதார் மாட்டு.

#### Friendship without reciprocity.

Friendship with those who are destitute of exquisite goodness, and who, though you cultivate them with affectionate deference, (morosely) say 'we entertain affection for none,'—though it should yield as its fruit the earth, which the sea with its noisy chime of leaping billows girds around,—would be only affliction!

எ: கேண்மை.— ப: இன்ஞதே.

This naturally belongs to ch. xxiv, and is like 237. Comp. K. 833: சாரின்மை. என்றிருக்கும் கேண்மை, 'so-called friendship with those who say.' விழைக்கு, 'with affection.' விழைக்குவெம், a neg. perfect, 'we have never regarded you with affection.' Here is a splendid compound of seven members: வையம் is 2nd case, object of பய. It has five roots for its enlargement. தழங்கு, பாய், குழ் are verb roots (G. 153), adj. to குரல், இரை, and வையம் respectively. இரை கடல். G. 162.

#### 340.

ஒருவன் தன்புகழைத்தானே எடுத்துக் கூறுவது அறிவில்ரமை.

<mark>கற்றனவுங் கண்ணகன்ற சாயலும் இற்பிறப்பும்</mark> பக்கத்தார் பாராட்டப் பாடெய்துந், தானுரைப்பின் மைத்துனர் பல்கி மருந்திற் றணியாத பித்தன்என் றெள்ளப் படும்.

#### Self-laudation.

The learning a man has acquired, his world-renowned excellence, and his nobility of birth, will gain for him respect when the bystanders celebrate them; but if he himself proclaim them, the young kinsmen crowding around will deride him as one afflicted with a mania not to be mitigated by any medicine.

Comp. 165; K. 439; and N. N. V. 18. Irregular @@@#; see K. Introd. p. xxvi. This recalls Horace's 'tribus Anticyris insanabile caput.'

In தணியாத பித்தன் = தணியாத + பித்த + அன்; தணியாத qualifies பித்த, 'an incurable mania.' பிம் for பிசெயான், as a mark of contempt.

## CHAPTER XXXV.

LOWNESS.

அதிகாரம் கடு.

சூழ்மை

(= கீழ்களின் தன்மை).

Comp. K. cviii.

The idea is that expressed in this verse (N. M. K. 100):

'மாச படினு' மணிதஞ்சீர் குன்றுவாம்; பூசிக் கொளிஜும் இரும்பின்கண்—மாசோலம்; போசத்துள் இட்டு வினக்இனுள் இழ் தன் கோ மாசடை மை காட்டி விடும்!

Though foulness light upon the pearl, its worth's the same; Anoint it, yet will rust upon the iron spread; In fetters bind the BASE, and give him light of lore, He still will show his nature's stain!'

It is difficult to distinguish the subject of this chapter (\$\mathbb{E}\_{\text{con}}\omega\$) from that of the next (\$\sigmu\_{\text{con}}\omega\_{\text{con}}\)). There appears here and there something of sectarian rancour in many of these verses. Those whom they could not convince and convert are abused. It was a time when the odium theologicum and philosophicum infected the air. Rival devotees were disputing under every bush.

#### Analysis:

- Teaching is thrown away on these. [The fowl on the dunghill; and the dog.]
   [341, 345. Comp. 352, 321.]
- 2. They avoid improving society; [342, 349]
- 3. are incapable of elevation; [343, 346, 347, 350; so 358, 360]
- 4. are always ungrateful; [344; so 357]
- 5. and are utterly impracticable. [348.]

**கீழோர்க்கு நன்**னெறிவின**ங்க எ**டுத்தக்கூறினுக் தம்மனம் போன**ெ**நியே செல்லுவர்.

கப்பி கடவதாக் காஃத்தன் வாய்ப்பெயினும் குப்பை கினப்போவாக் கோழிபோன் மிக்க கனம்பொதிந்த நூல்விரித்துக் காட்டினுங் கீழ்தன் மனம்புரிந்த ஆறே மிகும்.

#### Teaching wasted.

The fowl, though each morning duly you scatter broken grain into its very mouth, will ceaselessly scratch in the refuse-heap; so, though you expound and show the base man works of learning, full of weighty wisdom, he will but the more resolutely go on in the way in which his mind finds delight.

Comp. K. 410.

In 254, 257, 258, 259, 279, 321, 322, 331, 341, 345, 347, 350, 351, 352, 355, 358, 360, and some others, the satiric poet (and these verses may well be the composition of one rather misanthropic bard, a Tamil Antisthenes) searches through nature, animate and inanimate, for types of the heretical, and *ipso facto* worthless man. Some of these similes are found in Sanskrit poetry, and in the proverbs current in all the vernaculars of India.

The low, ignorant man is like a *dog* in the assembly (254); and like a *dog* he takes delight in low things (322, 345).

The same low tastes are seen in the domestic fowl (341), in the fig (257), and in the

carrion-fly (259).

And you cannot change these essentially low natures, as you cannot make *charcoal* white by washing it in milk (258); or make the most gorgeous of *slippers* anything but foot coverings (347); nor make *young unbroken bullocks* draw a chariot (350); nor wash away the sliminess of a *frog* (352); nor can you train them to do great things, as you cannot convert a tusked *boar* into a *war-elephant* by enringing its tusks (358); nor give moisture to the pith of the *water-rush* (360).

Men's short-sightedness is exemplified in the turtle (331).

The base man must be compelled to do any good he does, like a *chisel* that requires taps of the artist's mallet before it cuts (355); and like the *vicious corv* that must be milked by force (279).

The foolish man is like the unappreciative *ladle* (321); grows harder as he grows older, but is hollow to the last, like *reeds* (351).

#### 342.

கீழோர் மேலோரிடத்தச் செல்ல விரும்பார்.

காழாய கொண்டு கசடற்மூர் தஞ்சாரல் தாழாது போவாம் எனஉரைப்பின்— கீழ்தான் உறங்குவாம் என்றெழுந்து போமாம்;அஃ தன்றி மறங்குமாம் மற்றென் அரைத்து. The base will not seek the company of the wise and good.

If you say to the base man, 'Let us without delay go to seek refuge with faultless sages possessors of mature wisdom,' he will probably get up and make off, exclaiming, 'Let us go and slumber,' or he will perhaps demur, and change the subject.

The words argaru @arain@ arainpot are most expressive, but not easy of transference into English. Lit. 'those who are freed from doubt (and imperfection, error) through the reception of solid (crystal-pure) doctrines,' i.e. the instructed sage.

The low man is here invited to become the disciple of a worthy Guru.  $e^{i\phi}$  (=it may be) is redundant, or gives an idea of probability.

#### 343.

மேலோர் பெருஞ் சிறப்பெய்தின் தந்தன்மை வேறபடார்; ஃழோர் எய்தின் அத்தன்மையராவர்:— திருந்தார்.

பெருநடை தாம்பெறினும் பெற்றி பிழையா தொருநடையர் ஆகுவர் சான்ரேர்; — பெருநடை பெற்றக் கடைத்தும்,—பிறங்கருவி நன்டை!— வற்மும் ஒருநடை கீழ்.

Promotion does not spoil the good nor improve the bad.

Lord of the goodly land of swelling torrents! If thoroughly worthy men gain some added dignity, their nature knows no deviation, but they go on in the same even path of virtue; and although the base obtain promotion, his conduct too changes not, (promotion betters him not.)

There is a play on Foot.

வற்று, see வல்: 'baseness is mighty only in its own base way.'

In T. 14, 'பழித்தவை சொல்லுதல் வற்றுகும் பேதைமை, folly is mighty in uttering forbidden things.'

அந்த is another reading, = அந்தன்மைத்த: 'the base is always the same.' But ஒருகடை seems then almost redundant.

Comp. K. 977-979.

மேலோர்க்குச் சிறிற என்றி செய்லினும் அதைப்பெரிதாக எண்ணுவர்; ஃழோர்க்கு எத்தின என்றிகினச் செய்யினும் அதை என்றியாகக் கருதார்.

தின அனேத்தே ஆயினுஞ் செய்தநன் றுண்டாற் பின அனேத்தா உள்ளுவர் சான்ருோர்;— பின அினத் தென்றுஞ் செயினும்,—இலங்கருவி நன்டை!— தன்றில நன்றறியார் மாட்டு.

Small benefits seem great to the wise; and vice versa.

Lord of the goodly land of glistening torrents! The excellent will deem any favour done them, though small as a grain of millet, to be large as a palm tree. You may constantly confer favours huge as a palm tree, but they are not benefits, when conferred on those who are not grateful.

ன: சான்றேர், நன்ற.—ப: உள்ளுவர், இல.— இலங்கு, அரவி, நல், நாட. G. 153−157; 93; 64. மாட்டு. G. 63.

This stanza is somewhat out of place here. Comp. 111, 357.

Comp. K. ch. xi with my notes, pp. 216-218; and Vēm. ii. 41. First and when rhyme so well, and the antithesis is so perfect, that this comparison is very often repeated in Tamil poetry. Property when even a very little.

## 345.

**கீழோர் பி**றர் தம்மை மதித்தற்கேத**வாகிய ந**ற்கரும**ங்க**ண ஒருபோ*த*ஞ் செய்யார்.

பொற்கலத் தூட்டிப் புறந்தரினு' நாய்பிறர் <mark>எச்</mark>சிற் கிமையாது பார்<u>த்</u>திருக்கும்;—அச்சீர் பெருமை உடைத்தாக் கொளினுங்கீழ் செய்யும் கருமங்கள் வேற படும்.

## The dog prefers to feed on refuse. Nature will out!

The dog, though you tend it with care, feeding it from a golden vessel, will watch, eye fixed, for others' *leavings*; even so, although you receive the base as if they were possessed of greatness, the deeds they do will be otherwise (=their real character will be seen by their conduct).

கீழ்மக்களின் செருக்கு.

சக்கரச் செல்வம் பெறினும் விழுமியோர் எக்காலுஞ் சொல்லார் மிகுதிச்சொல்;—எக்காலு' முந்திரிமேற் காணி மிகுவதேற் கீழ்தன்ண இந்திரனு எண்ணி விடும்.

### The base intoxicated by some trivial gain.

Though they obtain imperial wealth, the excellent never utter a vaunting word; but if at any time the base see some small fraction added to his scanty store, he will deem himself great as *Indra*.

எ: விழுமியோர், டீழ்.—ப: சொல்லார், எண்ணிவிடும்.— செ: சொல்லே, தன்டு.— டீழ்— டீழானவன். G. 162. இந்தாறு — இந்தொறுகை. G. 140.

ुकंडिनी, काल्ली, see H.B. part ii. App. To his  $\frac{1}{320}$ th he gains an accession of  $\frac{1}{80}$ th of itself!

He is a beggar on horseback! Comp. K. ch. liv, and notes, p. 265. This is Quarter out; that evil, giddy 'self-oblivion' that is apt to come with a sudden, undeserved elevation.

் அந்பருக்குப் பலிசு வந்தால் அர்த்தாரத்திரியிலும் குடை பிடிக்கச் சொல்லார்: if mean people become well off, they will have a parasol borne over them even at midnight.' See G. Ç. 46.

## **347.**

இழோர் செல்வர் ஆனகாவத்தம் ஈனர் ஆவர்.

மைதிர் பசும்பொன்மேன் மாண்ட மணிஅழுத்திச் செய்த தெனினுஞ் செருப்புத்தன் காற்கேஆம்; எய்திய செல்வத்தர் ஆயினுங் கீழ்கீளச் செய்தொழிலாற் காணப் படும்.

#### The slipper.

Though made of faultless yellow gold, enwrought with choicest pearls, the slipper serves but for one's foot; though the base be deemed prosperous through the wealth they have gained, their baseness will be seen by their actions.

The same thesis in 350 with a different illustration. K. 1001. Comp. B. I. S. 349:

# 'ञ्चनः सारविहीनानां सहायः किं करिप्पति। मलयेऽपि स्थितो वेणुर्वेणुरेव न चन्दनः॥

What assistance can be rendered to those who have no inner worth?

The bambu on the Malaya hills is only a bambu and not a sandal tree.'

ຜອນສອງ = ຜອນພາບານ ເພື່ອ.

## 348.

இழோர் க©ஞ் சொற்சொல்லுதன் முதலிய தீச்செயல்க‰ யே செய்தொழுகுவர்.

கடுக்கெனச் சொல்வற்முங் கண்ணேட்டம் இன்மும்; இடுக்கண் பிறர்மாட் டுவக்கும்;—அடுத்தடுத்து வேகம் உடைத்தாம்;—விறன்மீல நன்டை,— ஏகுமாம் எள்ளுமாங் கீழ்!

#### The base man's habit of life.

Victorious lord of the good mountain land! The base is mighty in bitter words, is destitute of kindliness, rejoices in others' sorrows, is ever and anon full of sudden wrath, will run up and down and pour contempt on all he meets.

Comp. 5949 in 189. An exceedingly powerful verse in Tamil.

## 349.

மேலோர் தம்மொடு பலகான் பழகினவரைப் பழையகட்பினர் என்று கள்குமிப்பர்; இழேரர் அங்கனம் பழகினும் இகமூவர்.

பழையர் இவர்என்று பன்னைட்பின் னிற்பின் உழையினியர் ஆகுவர் சான்ரூர்;—விழையாதே— கள்ளுயிர்க்கு' நெய்தற் கீனகடற் றண்சேர்ப்ப,— எள்ளுவர் கீழா யவர்.

## No intimacy possible with the base.

Lord of the resounding sea's cool shore, where the *Neythal* breathes honied fragrance round! The worthy, if men for many days stand waiting in their train, will say 'these are old acquaintance,' and will make the place pleasant to them; the base in such circumstances feel no affection, but simply despise them.

Comp. K. ch. lxxxi.

கீழோர் செல்வத்தராய காலத்தம் நல்லொழுக்கத்தை மேற்கொண்டொழுகார்.

கொப்புற் கொடுத்துக் குறைத்தென்றுந் தீற்றினும் வையம்பூண் கல்லா சிறுகுண்டை; — ஐய,கேள்! எய்திய செல்வத்தர் ஆயினுங் கீழ்களேச் செய்தொழிலாற் காணப் படும்.

## Prosperity does not elevate the base.

Hear, O Sir! The little bullock-calves will not learn to bear the yoke and draw the chariot, though you give them cut grass, clip them, and constantly rub them down; so, though they have gained wealth, the base will be seen (to be so) by the deeds they do.

Comp. 347 for lines 3 and 4.

But see Lex. for \$p.

## CHAPTER XXXVI.

BASENESS.

அதிகாரம் கசு.

கயமை

( = கயவரது தனமை).

### Analysis:

- 1. The base are essentially worthless; [351]
- 2. lack fine feeling; [352]
- 3. are detractors; [353]
- 4. vaunters of self; [354, 356]
- 5. give only from fear; [355]
- 6. are ungrateful and unforgiving. [357.]
- 7. Prosperity does not change their hearts. [358, 360.]
- 8. They are always hoping for some unattainable good. [359.]

The base are naturally and hopelessly evil. But this and the preceding chapter are really one.

## 351.

அநிவுடையோர் இண்யர் ஆ்யினும் அடக்கமுடையர் ஆவார்; அறிவிலார் பயைகின் முதியர் ஆயினும் அடங்கார்.

ஆர்த்த அறிவினர் ஆண்டிளேயர் ஆயினும் காத்தோம்பித் தம்மை அடக்குப;—மூத்தொறூஉம் தீத்தொழிலே கன்றித் திரிதந் தெருவைபோல் போத்தமூர் புல்லறிவி ஞர்.

#### Age does not improve the essentially base.

The thoroughly wise, though young in years, will guard themselves in stern self-repression. The low unwise as age comes on, become mature in evil works, and are like reeds, wind-shaken, hollow still!

The reed, or bambu, grows very strong and hard, but is always hollow (Quartow), and yields to every wind (Bûtow). At so for Air by G. 41. (a); so Quartow, and becomes Curtow by G. 41. (a).

### 352.

கயவர் நூல்நெறி செல்லுதல் சிறிதும் இவர் ஆவர்.

செழும்பெரும் பொய்கையுள் வாழினும் என்றும் வழும்பறுக்க கில்லாவாத் தேரை;—வழும்பில்சீர் நூல்கற்றக் கண்ணு' நுணுக்கம்ஒன் றில்லாதார் தேர்கிற்கும் பெற்றி அரிது.

Fine perception unattainable by the obtuse.

Though frogs flourish long in a rich large lake, they never rid themselves of their slime; so it is hard for those void of fine perception, even when they have learned pure and excellent text-books, to acquire the gift of clear understanding.

There are two irregular forms here:  $\mathcal{A}\mathcal{D}^{\delta \mathcal{B}}\mathcal{D}^{\delta \mathcal{B}}\mathcal{D}^{\delta \mathcal{B}}\mathcal{D}^{\delta \mathcal{B}}$  and  $\mathcal{C}\mathcal{B}^{\delta \mathcal{B}}\mathcal{D}^{\delta \mathcal{B}}\mathcal{D}$ 

## 353.

கீழோர் பிறருடைய குற்றத்தையே கூறுவர்.

கணம‰ நன்டை!—கண்ணின் ருருவர் குணனேயுங் கூறற் கரிதாற்—குணன்அழுங்கக் குறறம் உழைநின்ற கூறஞ் சிறியவர்கட் கெற்முல் இயன்றதோ நா?

#### Detraction easy only to the base.

Lord of the goodly land of mountain chains! It is hard to stand before a man, and publish even his praise. How then can mean men's tongues depreciate a man's good qualities and proclaim his faults while standing before him?

எ: நா.—ப: இயன்நதோ? ஆல், அசைச்சொல். குணன் = குணம். G. 17. What is the tongue of the abusive man made of?

கீழோர் தம்மைப் புகழ்ந்தபேடுப் பிறரை வஞ்சித்த அவர் பொருமாக் கவர்வர்.

கோடேத் தகலல்குற் பெண்டிர்தம் பெண்ணீர்மை சேடியர் போலச் செயறேற்மூர்;— கூடிப் புதுப்பெருக்கம் போலத்தம் பெண்ணீர்மை காட்டி மதித்திறப்பர் மற்றை யவர்.

### Base men vaunt themselves like wantons.

Chaste women trick not out their charms of womanhood, as is the wont of the wanton. Like fountains ever fresh those others make display of every charm, and vaunt their beauty as they pass.

This is an unsavoury verse. The rendering gives the sense. No western language could literally translate it.

### 355.

கீழோர் தன்பஞ் செப்வோர்க்கன்றி மற்றையோர்க்கு ஒன்றும் உதவார்.

தளிர்மேலே நிற்பினுந் தட்டாமற் செல்லா உளிநீரர் மாதோ கயவர்;—அளிநீரார்க் கென்னுஞ் செய்யார்; எணத்த**ர**னுஞ் செய்பவே இன்னுங்கு செய்வார்ப் பெறின்.

## You must extort from the base what you want.

The base are like the chisel, that, though it is over the bud (to be sculptured), moves not without some one to strike it. On those who are courteous these confer no boon whatever. They will do everything for those who use violent means.

Comp. 279, and K. 1077.

Favour does nothing; fear alone is effective.

நல்லோர் தமக்குச் செய்த நன்மையை மினப்பர்; தீயோர் தம்மை நிந்தி<mark>த்ததை நினப்பர்.</mark>

மீலநலம் உள்ளுங் குறவன்; பயத்த விளநிலம் உள்ளும் உழவன்; சிறந்தொருவர் செய்தநன் அள்ளுவர் சான்ருேர்; கயந்தன்னே வைகதை உள்ளி விடும்.

Each thinks upon his own favourite place. The good remember only benefits conferred on them; the bad only injuries.

The hill-man thinks upon the beauty of his hills; the farmer thinks upon his fields that have yielded him rich crops; the good think on the boons bestowed by worthymen; the base man's thoughts are fixed on abuse he has received.

K. p. 215.

So in T. 51: 'ஈர்ந்துகல்லின்றுக்கயவர், the evil base ones that are like the broken stone:' the fracture cannot be mended: they neither forgive nor forget.

Some have read stranger of for masses, 'his thoughts are fixed on himself;' but this destroys the rhyme; and his base rancour is the idea.

## 357.

மேலோர் முன்பு ஒருஉதலிசெய்த பின்பு பல நீங்குகினச் செய்யினும் பொறப்பர்; இறிவோர் மூன்பு பல நன்மைகினச்செய்த பின்பு ஒரு நீங்குசெய்யின் பொறக்க மாட்டார்.

ஒருநன்றி செய்தவர்க் கொன்றி எழுந்த பிழைநூறஞ் சான்மூர் பொறப்பர்; கயவர்க் கெழுநூற நன்றிசெய் தொன்றதே தாயின், எழுநூறந் தீதாய் விடும்.

The good are grateful; the base ungrateful and malignant.

The good attach themselves to those that have done them one act of kindness, and forgive a hundred wrongs that arise. The base receive seven hundred benefits, but one wrong will turn them all to evil.

எ: குறவன், உழவன், சான்றேர், கயம்.— ப: உள்ளும், உள்ளுவர், உள்ளி விடும்.— உள்ளும். G. 137. கயம் = கயவன். G. 162. விடும். G. 124. (5.)

எ: சான்றேர், எழுதாறு.— ப: பொறப்பர், விடும்.— தீதாய். G. 120. See K. p. 216. The K. 109 is one part of this.

மேலோர் வறுமைக்காலத்தும் உதவுவார்; கீழோர் செல்வம் மிக்ககாலத்தும் உதவார்.

ஏட்டைப் பருவத்தும் இற்பிறந்தார் செய்வன மோட்டிடத்துஞ் செய்யார் முழுமக்கள்;—கோட்டை வைரஞ் செறிப்பினும்—வாட்கண்ணுய்!—பன்றி செயிர்வேழம் ஆகுதல் இன்று.

#### Base men illiberal even in prosperity.

Worthless persons even in high estate do not the deeds that men of noble birth perform even in their poverty. O keen-eyed maid! Men may enring and arm the boar's tusks, but it will not even so become a warlike elephant.

Comp. 149, 184.

See the Telugu Vēmana ii. 6. Or, word for word:

O bright-eyed maid! The utterly debased do not

In zenith of prosperity what noble men

In penury perform! Enring the wild boar's tusk, It doth not thus a warlike elephant become.

# 359.

இழேரர் நன்பயன்பெற முயவாது வீண்பெருமைபேசிக் கெடுவர்.

இன்ருதும், இன்னிஃயே ஆதும், இனிச்சிறிது நின்ருதும் என்ற நினேத்திருந்—தொன்றி உரையின் மகிழ்ந்துதம் உள்ளம்வே ருகி மரையிஃயின் மாய்ந்தார் பலர்.

#### Vain dreams. We fade as a leaf. .

'To-day, at once, a little hence, we shall gain our end!' So many speak and think, and joyously tell it out among their friends; but soon their eager minds are changed; and they have perished like a lotus leaf.

எ: மாய்க்தார்.— ப: பலர்.

Comp. K. 337, p. 244.

There is a pretty play on and and an in this exquisite verse.

கீழோர் மக்கட் பிறப்பினர் ஆயினும் உயிர்களிடத் தன்புடையர் ஆகார்.

நீருட் பிறந்து நிறம்பசிய தாயினும் ஈரங் கிடையகத் தில்லாகும்;— ஒரும் நிறைப்பெருஞ் செல்வத்து நின்றக் கடைத்தும் அறைப்பெருங்கல் அன்னர் உடைத்து.

#### Wealth without heart.

Though born in the water, and its hue appear green, the *Netti's* pith knows no moisture; so in the world are men of amplest wealth whose hearts are hard as stones upon the rocky mountain fell.

See Lex. Ձω... No moisture ever reaches the pith of the water-rush (Αἰσχυνομένη), though the plant grows in the water.

Comp. K. p. 320.

# CHAPTER XXXVII.

### MISCELLANEOUS TOPICS.

அதிகாரம் டீஎ.

பன் னெறி

(=பலவழி).

When Pathumanār had arranged the quatrains into chapters, he found ten remaining, to which, from the diversity of their subjects, he gave this title: 'Many topics.'

#### Analysis:

- 1. A house desolate without a wife. [361.] This contradicts 364.
- 2. A woman's honour her only safeguard. [362.]
- 3. The bad wife. [363.] Contrast to 382-384.
- 4. Marriage an evil. [364.]
- 5. Choice of life. [365, 366.]
- 6. Like father, like son. [367.]
- 7. Bad times. [368.] Better in ch. xxvli.
- 8. The misery of unfeeling selfishness. [369.] This is ch. xxiv.
- 9. The wanton. [370.] This belongs to ch. xxxviii.

#### 361.

கற்புடை மினயாளே இல்லாதான் இல்லம எத்திணச் சிறப்பிற்றுயினும் இகொடுபோலும்.

மழைதினக்கு' மாடமாய் மாண்டமைந்த காப்பாய் இழைவிளக்கு நின்றிமைப்பின் என்னும்?—விழைதக்க மாண்ட மணயாள இல்லாதான் இல்லகம் காண்டற் கரியதோர் காடு!

#### The wife.

The mansion meets the clouds. A stately band of warders keep watch around. Gems glisten therein like lamps. What then? Where the owner has not a wife of dainty excellence, the house within is a waste, hard to explore.

The verb @ governs the 2nd case = 'to lack.'

ត: இស់សានស់.—រៈ ៩វាមិ (៤រាស្សស់).— អ្នកាំមន្ទ in apposition with ៩វាមិ. នាស់គ្នាស់, 'what good is it?'

The காடு is perhaps rather the desolate 'burning ground,' painful to contemplate. Comp. K. ch. vi, with மீனத்தக்கமான்புடையான்.

[Comp. N. M. K. 101:

' எண்ணெக்குஞ் சரன்றேர் மதியாரிற நீராமை; புண்ணெக்கும் போற்றுர் உடனுறைவு;— பண்ணியல் யாறொக்கும் கட்டார் கழநஞ்சொல்;—பாழொக்கும் பண்புடையாள் இல்லா மீன.

Not to sever from the excellent—the wise—is as an education; to live with those who cherish us not is as a sore; the word uttered by friends is as the tuneful lute; the house without a courteous house-wife is as a waste.']

So B. I. S. 5387:

# 'यस्य भाषा मृहे नास्ति सध्वी च प्रियवादिनी। चारण्यं तेन मृनव्यं यचारण्यं तस्य मृहम्॥

In whose dwelling there is no wife true and of pleasant speech, let him go to the wilderness: his house is as a wilderness.'

# 362.

கற்பகத்தில்லாத மகளிர்க்குப் புறக்காவலாற்பயன் இன்று.

வழுக்கெணத்தும் இல்லாத வாள்வாய்க் கிடந்தும் இழுக்கிணத் தாம்பெறவர் ஆயின்—இழுக்கெணத்தும் செய்குருப் பாணி சிறிதேயச் சின்மொழியார் கையுருப் பாணி பெரிது.

#### Outward guards avail nothing.

Though compassed round with a faultless guard of swords, if once they gain freedom, in little time they are stained with every fault; and long is the time those soft-voiced ones spurn every law of right.

In Ellis' MSS, this is rendered:

'Though women of light conversation (!) be as strictly guarded as the blade of a sword is carefully preserved (!); yet, if by any relaxation of vigilance, an opportunity be offered to them, little of this time will be occupied by deeds which are not evil, and much of it by them.'

This awkward and foolish verse is corrupt. The original idea is found in Manu, lect, ix. 10-18.

Various readings are:

i. For வான்வாய் read வாழ்வாய் = 'when . . . have lived in all happiness, etc.'

ii. For கின்மொழியார் read கிறமின்ஞர் = ' young beauties.'

iii. For Quyai read Quyi = 'if they obtain not.'

Contrast this with K. 57.

If we read, as I prefer, eger, it is = 'though she has fallen into the hands of a perfectly faultless husband.'

இழுக்கு, 'carelessness in the watch'?

#### 363.

நற்குணமில்லாதமகளிர் தங்கணவினக் கொல்லும் வாளுக்கு ஒப்பாவர்.

எறிஎன் றெதிர்நிற்பாள் கூற்றம்; சிறுகாலே அட்டில் புகாதாள் அரும்பிணி;—அட்டதணே உண்டி உதவாதாள் இல்வாழ்பேய்;— இம்மூவர் கொண்டானேக் கொல்லும் படை.

#### The evil qualities of a bad wife and their effects.

Death is the wife that stands and dares her spouse to strike! Disease is she who enters not the kitchen betimes! Demon domestic is she who cooks and gives no alms! These three are swords to slay their lords!

கிற்பான், புகான், உதவாதான் = கிற்பவன், புகாதவன், உதவாதவன். All three subjects. [So in N.M. K. 85:

' கல்லா ஒருவர்க்குத் தம்வாயிற் சொற்கூற்றம்; மெல்லிய வ ழைக்குத் தான்சன்ற காய்கூற்றம்; அல்லவை செய்வார்க கறங்கூற்றம்; கூற்றமே இல்லிருந்த தீங்கொழுகு வாள்.

To those not learned the words of their mouth are death; to tender *plantain* tree the fruit it has borne is death; to men who perform vicious deeds virtue is death; death sure is she that in the house doth evil deeds.'

The plantain is cut down as soon as it has fruited.]

மணத்தைக் கடி என்னும் பெயராற் கடியவெண்டும் என்றுணராதார் அல்லற் படுவார்.

கடியெனக் கேட்டுங் கடியான்; — வெடிபட ஆர்ப்பது கேட்டும் அதுதெளியான்;—பேர்த்தும்ஓர் இற்கொண் டினிதுறாஉம் ஏமுறுதல், என்பவே, கற்கொண் டெறியுந் தவறு!

# The second marriage.

He hears (that *marriage* is another name for) *dread*, and yet he dreads it not! He hears the fearful funeral drum, but it gives him no sense! Again to take a wife and to dwell bewildered amidst domestic enjoyments is a fault that merits stoning; so say (the wise).

Comp. K. p. 200.

There is a play on the  $\sqrt{sy}$ ; see Lex. and 56. The  $s_{\varnothing\varnothing\varnothing}$  is peculiar.—  $\mathfrak{D}^{\sharp \Im s_{\varnothing}}$  = 'take a wife.' For  $\mathfrak{D}^{s_{\varnothing}}$  in line 4, see H. B. § 239.

#### 365.

தவத்தினும் சிறந்த கர்மம் இல்லு.

தலேயே தவமுயன்று வாழ்தல்; ஒருவர்க் கிடையே இனியார்கட் டங்கல்; — கடையே புணராதென் றெண்ணிப் பொருணசையாற் றம்மை உணரார்பின் சென்று நிலே.

#### Different modes of life.

The *best* thing is a life spent in penitential practices. The *middle* course is to live with dear ones around. The *worst* of all is, with the thought that we have not enough, through desire of wealth, subserviently to follow those who understand us not.

Comp. ch. vi, and 292, 309. The next is a variation of this. Comp. K. p. 316.

உத்தமர் கற்றப்பொழுதபோக்குவர்; மத்திமர் உண்பெருதபோக்குவர்; அதமர் பொருள் இல்ல என்ற வெறப்பாற் பொழுதபோக்குவர்.

கல்லாக் கழிப்பர் தஃயாயர்; — நல்லவை துவ்வாக் கழிப்பர் இடைகள், கடைகள் இனிதுணேம், ஆரப் பெறேம்யாம் என்னும் முனிவிஞற் கண்பா டிலர்!

Three kinds of men: those that learn, those that enjoy, and those that complain.

The men of noblest mood pass their time in learning. The middle sort pass their time in the enjoyment of good things. The last and lowest cry: 'Our food is not sweet,' 'We've not got our fill,' and in angry mood lie sleepless.

This is a somewhat different idea from 365.

Comp. 338. கல்லா, தவ்வா. H.B. § 97, note. = கற்ற, தவ்வி. உணேம், பெரேம் are old forms. G. 77, 89. Line 3 is bad metre.

And B. I. S. 4090:

'दुःखं निरन्तरं पुंसाम् असंतोपवतां पुनः। Discontented men suffer continual sorrow.'

#### 367.

மகனுக்கு உளதாகிய அறிவு தக்தைக்கு உளதாகிய அறிவே ஆம்.

செந்நெல்லால் ஆய செழுமூள மற்றும்அச் செத்நெல்லே ஆகி வீளதலால்,—அந்நெல் வயனிறையக் காய்க்கும் வளவயல் ஊர!— மகனறிவு தந்தை அறிவு.

#### Like father, like son!

The red grain's swelling germ in after time grows up and yields that same red grain.—O fertile crofted village lord, whose fields are filled with ripening crops of that same grain!—Wisdom of son is wisdom of the sire.

So in French: 'tel père, tel fils, like father, like son.'

And in S. यथा पिता तथा पुत्र:. Comp. also Manu ix. 40.

This chieftain rules a tract of cultivated land: was some that the type of men hardly changes from generation to generation. Village communities are scarcely affected by political revolutions.

உலகாடை எல்லாம் விபாதம் உள்ளது.

உடைப்பெருஞ் செல்வருஞ் சான்ருருங் கெட்டுப் புடைப்பெண்டிர் மக்களுங் கீழும் பெருகிக் கடைக்கா றலக்கண்ண தாகிக் குடைக்காற்போல் கீழ்மேலாய் நிற்கும் உலகு.

#### Bad times.

The wealthy men of great possessions and the perfect have perished, while wantons' sons and base men multiply. The lowest takes chief place, and, like the umbrella's handle, this world is upside down!

எ: உலகு.— ப: நிற்கும்.

Comp. ch. xxvii, and especially 264, 266, 267.

Also B. I. S. 836:

# ' ऋहो वत महत्कष्ठं विषरीतम् इदं जगत्। येनापचषते साधुर ऋसाधुस्तेन तुष्पति॥

Alas, alas! very troublous is this world which is upside down. What shames the good gladdens the bad.'

#### 369.

கட்பினர் வருத்தத்தை ஒழிக்காதார் உயிர்வாழ்தவினும் இறத்தல் கன்று.

இனியார்தந் நெஞ்சத்து நோயுரைப்ப அந்நோய் தணியாத உள்ளம் உடையார்,— மணிவறன்றி வீழும் அருவி விறன்மலே நன்டை!— வாழ்வின் வரைபாப்த னன்று.

#### Misery of unfeeling selfishness.

Lord of the good land of mighty hills whence streams descend sweeping along pearls!

Better men should jump down a precipice than live with a mind not disposed to assuage the pain of the dear ones who tell them of their heart's pain.

Comp. 209, 238.

Men may lack the ability to relieve, but not to have the mind ( a charable !

வேசையர் அன்பு பொருள் அற்றவிடத்தே கீங்கும்.

புதுப்புனலும் பூங்குழையார் நட்பும் இரண்டும் விதுப்புற நாடின்வே றல்ல:—புதுப்புனலும் மாரி அறவே அறமே; அவர்அன்பும் வாரி அறவே அறம்.

This belongs really to the next chapter, and is a variation of 371. Ellis' MSS.:

'When rightly perpended the water of the freshes and the love of women adorned with ear-rings differ not; for the water of the freshes will be dried up when the rain ceaseth, and so will their love when the income faileth.'

More exactly:

'The mountain freshet, and the love of those adorned With pendant jewels rare, examined calmly prove To differ nought: that fails when rains that feed it fail; And love of these fails too, when income fails!'

# CHAPTER XXXVIII.

WANTONS.

அதிகாரம் நஅ.

பொதுமகளிர்

(= வேசையாது தன்மை).

To this chapter must be added 370.

#### Analysis:

- I. Their mercenary character. [370-374, 378.]
- 2. Their heartlessness. [375-377, 379.]
- 3. Lust blinds men. [380.]

See K. p. 304, ch. xcii. This is a poor chapter.

#### 371.

தைலம் வந்நிய பொழுத விளக்கின் ஒளி அந்நப்போம், கைப்பொருள் சீம்கிய பொழுத வேசையர் அன்பு அந்நப்போம்,

விளக்கொளியும் வேசையர் நட்பும் இரண்டும் துளக்கற நாடின்வே றல்ல:—விளக்கொளியும் நெய்யற்ற கண்ணே அறுமே; அவரன்பும் கையற்ற கண்ணே அறும்.

The lamp's light and harlot's love examined well are seen to differ not a whit: the lamp's light goes out when the feeding oil is consumed; and the harlot's love is spent when the lavish hand has spent its wealth.

Comp. 370, of which this is a variation.

Ellis' MSS.:

<sup>&#</sup>x27;When rightly perpended the light of a lamp and the love of courtezans differ not; for the former is extinguished when the oil is dried up, and the latter estranged when the empty hand no longer contains money.'

பரத்தையர் பொப்யன்பைக்காட்டிப் பொருள் பறிப்பர்.

அங்கோட் டகலல்குல் ஆயிழையா ணம்மொடு செங்கோடு பாய்துமே என்முண்மன்;—செங்கோட்டின் மேற்காணம் இன்மையான் மேவா தொழிந்தாளே, காற்கானேய் காட்டிக் கலுழ்ந்து.

# The wanton's self-interested professions.

She (of enticing beauty), adorned with choice jewels, said forsooth, 'I will leap with you down the steep precipice;' but on the very brow of the precipice, because I had no money, she, weeping and pointing to her aching feet, withdrew and left me alone!

The first line is not literally rendered.

#### 373.

பரத்தையர் பொருளிலாரை உபசரித்தப் புரப்படுத்தவர்.

அங்கண் விசும்பின் அமரர் தொழப்படும் செங்கண்மால் ஆயினும் ஆகமன்,—தங்கைக் கொடுப்பதொன் றில்லாரைக் கொய்தளிர் அன்ஞர் விடுப்பர்தங் கையாற் சுெழுது.

Though he be Mal, the fiery-eyed, whom in the heaven's fair homes immortals worship, if in hand he bring no gift, the women tender as the buds men cull, will straight dismiss him, bowing low with folded hands.

Comp. Vēm. ii. 25.

Ellis' MSS.:

'Let them have been even as liberal as Shengaímàl (sic) the goddess of prosperity, who is worshipped by the gods in the beauteous heavens, courtezans whose hands are tinted like opening buds, will forsake those who have no wealth to bestow upon them, reverentially saluting them with folded hands.'

Ellis must be wrong. See wro.

The French says: 'Le beau Vichnou aux yeux rouges.'

பாத்தைய பொருளுடயார் இழினர் ஆமிலும் அமையே தமக்கியராகக் கொள்வர். ஆணமி னெஞ்சத் தணிநீலக் கண்ணர்க்குக் காணமில் லாதார் கடுவனேயர்; — காணவே செக்கூர்ந்து கொண்டாருஞ் செய்த பொருளுடையார் அக்காரம் அன்னர் அவர்க்கு.

# Money makes a man the wanton's darling.

To the damsels of loveless hearts, whose eyes are as beauteous as blue water-lilies, those who have no wealth are as poison! Even those who have turned the (oil-) press, in sight of all men, if they have wealth, are as sugar to them.

The oil-man is hardly dealt with. In Manu iii. 158 he is condemned; and so in iv. 84, 85 is the owner of an oil-press; while an oil-press is equal in impurity to ten slaughter-houses! It is hard to see the reason of this.

#### 375.

அறிவில்லாரே வேசையரைச்சேர்வார்கள்.

பாம்பிற் கொருதேல காட்டி ஒருதலே தேம்படு தெண்கயத்து மீன்காட்டும்—ஆங்கு மலங்கன்ன செய்கை மகளிர்தோள் சேர்வார் விலங்கன்ன வெள்ளறிவி ஞர்.

#### Wantons and their paramours.

The silly ones, who are as beasts, seek the embraces of women who are like the eel, which shows one head to the snake, and another head to the fish, in the sweet clear lake: (are of a double and deceitful nature.)

#### 376.

பரத்தையர் பொருளற்ற விடத்த மாறுபடுவர்.

பொத்தநூற் கல்லும் புணர்பிரியா அன்றிலும்போல் நித்தலு' நம்மைப் பிரியலம் என்றுரைத்த பொற்ருெடியும் போர்த்தகர்கோ டாயினு ணன்நெஞ்சே! நிற்றியோ, போதியோ, நீ?

# Feigned love becomes open hostility.

'We will never part, like the precious stone strung on its thread, or the *Andril*,' said the damsel with golden bracelets: she has now become the horn of a fighting ram (she angrily repels me). Dear heart! dost linger still, or wilt thou go?

The French says, 'Mais elle s'est dérobée de plus en plus, ainsi que (va en diminuant) la corne du buffle de combat,' which is ingenious, but not the native idea. Comp. 378.

The pearls strung together sunder not. The Andril (see Lex.) dies if taken from its

# 377.

வேசையர் அன்பை மெய்யென்ற கருதி மகிழ்வோர் பலராதும் இகழப்படுவர்.

ஆமாபோ னக்கி அவர்கைப் பொருள்கொண்டு சேமாபோற் கூப்புறூஉஞ் சில்லேக்க ணன்பினே ஏமாந் தெமதென் றிருந்தார் பெறுபவே தாமாம் பலரா னகை.

# Ridiculous infatuation of the wanton's dupe.

Those who fondly reckon upon the devoted love of the worthless wanton, that, like the wild ox, licks the hand and despoils men of their wealth, and then, like the buffalo, bounds away, shall suffer the deserved ridicule of many.

The wild ox or gayal is fabled to kill by licking its victims.

#### 378.

வீட்டுதெறியில் ஒழுகுவேரர் வேசையர்தோன் சேரவிரும்பார்.

ஏமாந்த போழ்தி னினியார்போன் றின்னுாய்த் தாமார்ந்த போதே தகர்க்கோடாம்;— மானுக்கின் தந்நெறிப் பெண்டிர் தடமுலே சேராரே செந்நெறிச் சேர்தும்என் பார்.

#### Bought embraces.

Those whose avowed purpose it is to walk in the way of rectitude seek not the embrace of the fascinating, fawneyed damsels, who walk in a way of their own, who are pleasant when gratified with gifts, and when they are filled (=when no more gifts are to be expected) are like the horn of the fighting ram.

Comp. 376.

# 379.

பரத்தையரது பொய்யன்பைக் காமுகரே மெய் என்று மகிழ்வர்.

ஊறசெய் நெஞ்சந்தம் உள்ளடக்கி ஒண்ணுதலார் தேற மொழிந்த மொழிகேட்டுத் — தேறி எமர்என்ற கொள்வாருங் கொள்பவே! யார்க்கும் தமரல்லார் தம்முடம்பி ஞர்.

#### Let him be deceived that will.

Let those accept (wantons' false love), who take them as their own, believing the words uttered to inspire belief, by the bright-browed ones, who keep concealed within the cruelty that lurks in their heart. Those whose bodies are their sole wealth belong to none, (i. e. they have no souls to give!)

#### 380.

பாவிகள் பாத்தையாத கள்ளத்தை அறிந்தார் ஆயினும் அறியார்போற் கூடிமகிழ்வர்.

உள்ளம் ஒருவன் உழையதா ஒண்ணுதலார் கள்ளத்தாற் செய்யுங் கருத்தெல்லாம்—தெள்ளி அறிந்த விடத்தும் அறியார்ஆம் பாவம் செறிந்த உடம்பி னவர்.

#### Lust blinds men.

Though the dupes clearly discern and know the guileful intentions entertained by the bright-browed ones, even where their minds are (*apparently*) set upon some person, they whose bodies are full of sin do not recognise it!

# CHAPTER XXXIX.

#### CHASTE MATRONHOOD.

கற்புடை மகளிர்

(= கற்பிணயுடைய மாதரதுதன்மை).

In S. प्रति + न्नता=' one who is faithful to her husband.'

The legends of Sītā, wife of Rāma-chandra; of Damayantī, wife of Nala; of Chandramatī, wife of Harischandra; of Visākhā, the Buddhist female saint (see Oldenberg: Buddha); and very many others, afford pictures of womanly excellence not surpassed in any literature. The authentic history of Ahalyā Bāi, the Mahratta queen, would be regarded as utterly incredible, if it were not established, in every detail, by irrefragable evidence. [See Pope's Text-book of Indian History, p. 193, 3rd edition, Allen & Co.] See also the introduction to my Kurral.

The extent to which wifely submission may be carried, and the powers of the Pativratā may be seen in an absurd story told in the @ricas Quadrus (4): the legend of Nalāgini.

# Analysis:

- 1. These should be chaste, and not be exposed to solicitation. [381.]
- They should be good housewives, equal to all emergencies. Other things are slipped in: gentleness of speech, and dignity. [382, 383.]
- 3. They should endear themselves to their husbands; and bc [384]
- 4. possessed of innate purity. [385.]
- 5. Their worth. [386.]
- 6. Jealousy: of little interest. [387-400.]

Comp. K. ch. v, vi.

கற்புடையாளுக்குப் பின்னிற்பார் இன்மையே நன்றும்.

அரும்பெறற் கற்பின் அயிராணி அன்ன பெரும்பெயர்ப் பெண்டிர் எனினும்—விரும்பிப் பெறுநசையாற் பின்னிற்பார் இன்மையே பேணும் நறுநுதலா ணன்மைத் துணே.

# Freedom from temptation.

Though women live famed as *Ayirāṇi* for rarest gift of chastity, absence of men that stand enamoured of their charms is a help in way of good to those of fragrant brow who guard themselves.

Ayirāṇi, the virtuous wife of Indra.

К. р. 206.

The commentator says, 'She who is without suitors is a good help-meet (to her husband);' making நதலாச் the subject, and supplying கணவனுக்கு. I make இன்மை the subject, and take நதலாச் = நதலாட்கு.

A commentator remarks that there would be no followers, or waiting suitors (பின் னிற்பார்), without some kind of encouragement.

#### 382.

வறமைக்காலத்தும் விருந்தோம்பன் முதலிய கடமைகளேச் செய்பவளே மாட்சிமையையுடைய மினயாள்.

குடநீர்அட் டெண்ணும் இடுக்கட் பொழுதுங் கடனீர் அறஉண்ணுங் கேளிர் வரினுங் கடனீர்மை கைஆருக் கொள்ளு' மடமொழி மாதர் மீனமாட்சு யாள்.

A true wife, in time of poverty, if friends come in enough to drink up the sea, performs her duties with kindness of speech.

When in the straitened time they cook and eat with but one pot of water on the hearth,—if relatives arrive enough to drain the sea, the soft-voiced dame, the glory of her home, well fulfils each seemly duty.

எ: மாதர்.— ப: மாட்சியாள்.

<sup>[</sup>ωω in N. M. K. 105:

<sup>&#</sup>x27;மீனக்கு விளக்கு மடவாள், the gentle, simple, guileless lady is the *light of the house*.'] Comp. K. p. 206.

கற்புடைய மீனையாள் வசிக்கும் இவ்வமே இவ்.

நாலாறும் ஆருய் நனிசிறிதாய் எப்புறனும் மேலாறு மேலுறை சோரினும் — மேலாய வல்லாளாய் வாழும்ஊர் தற்புகழு' மாண்கற்பின் இல்லாள் அமர்ந்ததே இல்.

#### The real home!

On every side the narrow dwelling lies open, on every part the rain drips down; yet, if the dame has noble gifts, praised by townsfolk for her modest worth, such a housewife's blest abode is indeed *a home!* 

Comp. K. p. 206.

# 384.

கணவன் கருத்தக்கொத்த கடக்கும் கற்புடையவள் பெண்.

கட்கினியாள், காதலன் காதல் வகைபுணேவாள், உட்குடையாள், ஊர்தாண் இயல்பிஞள்,—உட்கி இடனறித் தூடி இனிதின் உணரும் மடமொழி மாதராள், பெண்.

# The wife: 'placens uxor.'

She is sweet to the eye, and adorned in the way that a lover loves; she enforces awe; her virtue shames the village folk; she is submissive; but in fitting place is stern, yet sweetly relents:—such a soft-voiced dame is a wife.

All Tamil poets regard it as an accomplishment in a woman to know how and when to assume an offended air (ஊடு, புவ, பிணக்கு), and when to come to a good understanding with her spouse, and lay it aside (உணகு).

The idea is that of Terence:

'Amantium irae amoris integratio est.'

Comp. 391; K. ch. exxxi, and K. p. 206.

கற்புடைய மகளிரே அன்றிப் பரத்தையர் கணவரைக் காணின் நாளூர்.

எஞ்ஞான்றம் எங்கணவர் எந்தோண்மேற் சேர்ந்தெழினும் அஞ்ஞான்று கண்டேம்போ ணணுதுமால்—எஞ்ஞான்றும் என்னே கெழிஇனர் கொல்லோ பொருணசையால் பன்மார்பு சேர்ந்தொழுகு வார்?

# The modest woman cannot understand shamelessness.

'Whenever our spouse takes us in his embrace, we feel a timid shame as if we saw him then for the first time; and they (wantons) daily, through desire of gain, submit to the embraces of many! How can this be?'

#### 386.

நாணமுடைய மிணவி.

உள்ளத் துணர்வுடையான் ஓதிய நூல்அற்முல் வள்ளன்மை பூண்டான்கண் ஒண்பொருள்—தெள்ளிய ஆண்மகன் கையில் அயில்வாள் அனேத்தரோ நாணுடையாள் பெற்ற நலம்!

# A modest wife like a javelin in the hand of a hero.

As the scroll that he reads, whose inmost heart well understands it, is goodly wealth with him who is graced by a generous spirit. As a keen weapon in the hand of a clear-souled hero, is the loveliness that a modest woman owns.

К. р. 206.

#### 387.

ஒரு காட்டுப்புறத்தான் கருங்கொள்ளோயுஞ் செங்கொள்ளாயும் வீல் வீத்தியாசமின்றி வாங்கிக் சொண்டாளும்; அதபோல, என்கணவன் பலமாதரைச் சேர்க்து என்னேச் சேர வருவான். தன்பொறமையையுஞ் சத்தியையுங் கூறிஞள் போலும்.

கருங்கெள்ளுஞ் செங்கொள்ளுந் தூணிப் பதக்கென் ருெருங்கொப்பக் கொண்டாணம் ஊரன்;—ஒருங்கொவ்<mark>வா</mark> நன்னுதலார்த் தோய்ந்த வரைமார்ப னீராடா தென்ணேயுந் தோய வரும்!

# The injured wife to her confidante:

'The lord of the town has bought, it seems, black gram and red gram, a tūṇi and a pathakku, as if they were all the same! He, whose chest is broad as a mountain, having associated with the beautiful browed ones,—inferior to me!—unpurified, seeks my society too!'

The four stanzas 387-400 seem out of place, and are probably more recent.

# 388.

தன்திலவன் செய்த அக்கிரமத்தைக்கூற வக்தபாணனுக்கு, சகியாமல் சொன்னது. குலமகளிர் கணவன் துடிிணமையக் கேளார்கள்.

கொடியவை கூருதி, பாண! நீ கூறின் அடிபைய விட்டொதுங்கிச் சென்று—துடியின் இடக்கண் ணணேயம்யாம் ஊாற் கதனுல் வலக்கண் ணணேயார்க் குரை.

# The neglected wife.

'O minstrel, utter not cruel words, or if thou utter them, softly draw back thy step, and go to utter them to those who are like the lute's right side; for we, to the lord of the town, are as its left.'

The tambour has two hollow vessels (zew); it is the right one that yields the music. (Comp. 390.) She will not hear of her husband's wrong doings; these are for other and fitter ears to hear.

حمق, a negative imperative. In common Tamil it would be حمق ها (§ 121.) معن (root) + ها (negative) + ها (sign of 2nd pers. sing.). [See G. 84.]

# 389.

மனகொக்திரங்குவாளே அன்றி வெகுளாள்.

சாய்ப்பறிக்க நீர்திகழுத் தண்வயல் ஊரன்மீ தீப்பறக்க நொந்தேனும் யானேமன்— தீப்பறக்கத் தாக்கி முஃபொருத தண்சாந் தணியகலம் நோக்கி இருந்தேனும் யான்.

# Meek complainings (to her maid).

'I am she, forsooth, that felt a pang when a fly alighted on the lord of the town, surrounded by cool rice-fields over which the waters gleam, where they pluck the rich grass! And I am she who have lived to look upon his breast adorned with cool *sandal-wood* paste, which has been warmly embraced by others.

She is pained, not angry.

# 390.

ஈ*அஅ* போல்.

அரும்பவிழ் தாரினன் எம்மருளும் என்ற பெரும்பொய் உரையாதி, பாண!— கரும்பின் கடைக்கண் ணணய'நாம் ஊரற் கதனுல் இடைக்கண் ணணேயார்க் குரை.

'Minstrel, utter not a gross falsehood, saying that he who wears a garland of opening buds will favour us!

'To the lord of the town we are as the (tasteless) tip of the sugar-cane; therefore, tell (such a tale) to them who are like its middle (sweet, juicy) joints.'

Comp. 138, 211, 388.

END OF PART II.

# PART III.

# ON LOVE (OR PLEASURE).

மூன்முவது காமத்துப்பால்.

[CH. XL.]

Comp. K. ch. cix-cxxxiii, p. 322.

These are mere fragments, suggesting the main topics of the subject of இன்பம்.

The Tamil student may, if he please, see the whole subject dealt with in the கலித்தொகை [see Introduction].



# CHAPTER XL.

# THE CHARACTERISTICS OF LOVE.

அதிகாரம் ச0.

காமநு தலியல்

( = காமத்தைக்குறித்த இலக்கணம்).

#### Analysis:

- I. It is full of alternations. [391.]
- 2. It brings pain in separation. [392-394, 397, 400.]
- 3. It fills the lover's soul with desire and fear. [395.]
- 4. It makes the tenderest strong to dare and endure. [396, 398.]
- 5. It supersedes all else. [399.]

Here are hints of a kind of drama, in which are introduced (1) the lover (අවිභාගයෙන්), (2) the lady (අවභාගය), (3) his friend (යෑස්සන්), (4) her confidente (ලීණුණි), and (5) her mother (පුරා).

#### 391.

துலமகனுக்குத் தோழி சொல்லியது.

முயங்காக்காற் பாயும் பசஃ,மற் *றூ*டி உயங்காக்காற் உப்பின்முங் காமம்; — வயங்கோதம் நில்லாத் திரைஅஃக்கு' நீள்கழித் தண்சேர்ப்ப!— புல்லாப் புலப்பதோர் ஆறு!

'The way of true love never did run smooth.'

'Lord of the cool shore of the deep bay, where the gleaming ocean's restless billows beat!

'If there be no fond embrace, a sickly hue will spread itself (over her face); and, if there be no lovers' quarrels, love will lack its zest.

'To embrace and disagree is the one way (of love).'

Comp. 384.

The confidante (രൂടെഗ്) says this to the bridegroom or lover (ഉപവരേൽ), in regard to the coyness (പുറച്ചി) of the bride (ഉപ്പച്ചി) or mistress, after a period of estrangement.  $\mathfrak{p}^{\sharp}=$  is the only.' K. ch. cxxxii.

# 392.

ஆற்றுளாகிய தீலவி தோழிக்குச் சொல்லியது.

தம்மமர் காதலர் தார்சூழ் அணிஅகலம் விம்ம முயங்குந் துணேயில்லார்க் — கிம்மெனப் பெய்ய எழிலி முழங்குந் திசையெல்லாம் நெய்தல் அறைந்தன்ன நீர்த்து.

# The lonely one.

'To those who were wont to strain in close embrace their own beloved, whose broad breast was girt with garlands, when the rains patter down, it is as though one beat the funeral drum through all the regions where the muttering of the thunder is heard from out the clouds; since they are deprived of their loved one's society.'

K. exxiii.

# 393.

விடப்பட்ட துலமகள் மாலுக்காலத்தில் உற்ற இடர்.

கம்மஞ்செய் மாக்கள் கருவி ஒடுக்கிய மம்மர்கொண் மாலே மலர்ஆய்ந்து பூத்தொடுப்பாள் கைம்மாலே இட்டுக் கலுழ்ந்தா டுணேயில்லார்க் கிம்மாலே என்செய்வ தென்று.

#### The forsaken one at eventide.

At wildering eventide, when workmen all put by their tools, she culled choice flowers, and wove a gay garland;—then let it fall from her hands, and wailed, 'What can this wreath avail to me who weep alone?'

See K. 1227.

Compare the following (Kalit. i. 5):—

#### THE LONELY ONE.

 கல்லெனக் கவின்பெற்ற விழாவாற்றுப் படுத்தப்பிற் புல்லென்ற களம்போலப் புலம்புகொண் டமைவானோ?

Can she endure to bide alone, like some enclosure that once shone all beautiful when there they kept the hallowed feast, but now is desolate?

 ஆள்பவர் கலக்குற அலேபெற்ற காடுபோற் பாழ்பட்ட முகத்தோடு பைதல்கொண் டமைவாளே?

Can she endure to bide in grief, with sad despairing face, like a land oppressed, that endures affliction from its tyrant king?

 தரிரா வைகலுட் டாமரைப் பொய்கையு ணீர்கீத்த மலர்போல கீகீப்பின் வாழ்வாளேர?

Can she endure to live for one night's space forsaken by thee, like a flower in the lotus-lake from which the water has ebbed away?

#### 394.

வினே முற்றி மீண்ட திலமகன் சொல்லியது:

செல்சுடர் நோக்கிச் சிதரரிக்கண் கொண்டநீர் மெல்விரல் ஊழ்தெறியா விம்மித்தன் — மெல்விரலின் நாள்வைத்து நங்குற்றம் எண்ணுங்கொல் அந்தோதன் தோள்வைத் தணேமேற் கிடந்து?

The lover says to his friend (பாகன்) in regard to his forsaken bride:

'Regarding the setting sun, and wiping away one by one with her soft finger the tears that well up in her eyes, suffused with red, sobbing she lies resting her arms on the couch, setting off the days on those same tender fingers: alas! are they my faults she is counting up?'

தமேமகன்தான் உற்றதைப்பாகனுக்குச் சொல்லியது.

கண்கயல் என்னுங் கருத்தினுற் காதலி பின்சென்ற தம்ம சிறுசிரல்;—பின்சென்றும் ஊக்கி எழுந்தும் எறிகல்லா, ஒண்புருவம் கோட்டிய வில்வாக் கறிந்து.

The lover in a figure praises the lustre of his beloved's eye, and the beauty of her arched brow; and indicates also his own timid reverence.

'The little kingfisher seeing the eyes of my beloved (as she was disporting in the tank) and taking them for carp, followed her; but though it followed, and poised itself aloft, it darted not down, recognising her gleaming brow bent above them as a bow.'

Reverential admiration is well shadowed forth. The comparison of the lady's eye to the carp flashing through the water is classical in Tamil.

# 396.

மகளப் போக்கிய தரம் இரங்கியது.

அரக்காம்ப றைம்வாய் அம்மருங்கிற் கன்னே பரற்கானம் ஆற்றின கொல்லோ,—அரக்கார்ந்த பஞ்சிகொண் டேட்டினும் பையெனப் பையெனவென் றஞ்சிப்பின் வாங்கும் அடி?

The mother bewails the hardships of the rough desert path over which her tender daughter will follow her beloved.

'When I applied the (softest) cotton soaked in the red dye to the foot of her whose waist is lovely, and whose mouth breathes the fragrance of the red water-lily, did she not cry "gently, gently," and shrinking draw it back? And oh! has it endured the stony, desert path?'

She sees what she foresees and dreads, as if it had already happened. The lady does not set out yet. See 398, 399.

I cannot refrain from citing a similar tender touch in Virgil:

<sup>&#</sup>x27;A, tibi ne teneras glacies secet aspera plantas.'

துலமகள் பிரிவுடன்படாமை.

ஓலேக் கணக்கர் ஒலிஅடங்கு' புன்செக்கர் மாலேப் பொழுதின் மணந்தார் பிரிவுள்ளி மாலே பரிந்திட் டழுதாள், வனமுஃமேல் கோலஞ்செய் சாந்தந் திமிர்ந்து.

#### Grief of the deserted wife.

When those who con the palm-leaf scrolls had ceased, in eve's dim twilight hour, she thought of her absent spouse; and weeping plucked the flowers from out her wreath, and brushed the odorous sandal from her lovely breast!

# 398.

உடன்போக்குக்குப் பொருந்திய தலேமகள் தோழிக்குச் சொல்லியது :

கடக்கருங் கானத்துக் காளபின் ஔ நடக்கவும் வல்லேயோ? என்றி,— சுடர்த்தொடிஇ! பெற்முன் ஒருவன் பெருங்குதிரை, அந்நிலேயே கற்முன் அஃதூரும் ஆறு.

The confidante demands of the bride if she can endure to walk after her beloved through the desert, she replies:

'Thou hast said, O maiden with burnished bracelets! have you strength to walk on the morrow after your beloved? When one (a warrior) has obtained a splendid horse, that very instant he has learned how to ride it!' (his enthusiasm teaches him.)

I am afraid the lady was mistaken!

மகளேப்போக்கியதாய் கவிலயுற்றுச் சொல்லியது :

மு இக்கண்ணு' முத்து' முழுமெய்யும் புல்லும் இலக்கணம் யாதும் அறியேன்; — க இக்கணம் வேங்கை வெருஉ' நெறிசெலிய போலும் என் பூம்பாவை செய்த குறி.

# The mother now aware of her daughter's flight, says:

'My breast, my necklace of pearls, and my whole body she embraced! I knew not what it portended. It was the sign, it seems, made by my lovely one that she was about to set out on the path where the herds of antelopes flee in fright from the tiger.'

I did not know why she bade me good night with such clinging, lingering affection; but now I see the reason.

The chapter of K. (cxxviii) on indications must be consulted.

The following pretty song from Kalit. illustrates this quatrain:

THE MOTHER CONSOLED.

Sic vos non vobis.

[The daughter has gone away with her husband.]

பலவுற நறஞ்சாத்தம் ப®ப்பவர்க் கல்லைதை
 மூலபுசே பிரப்பினு' மூலக்கவைதாம் என்செய்யும்?
 ஸீணயுக்கா னும்மக னுமக்கும் ஆங்கோயுசோ!

The sandal trees, source of much fragrance, profit those that use them; but though born on the hill, how profit they the hill? Bethink you, so is your daughter's case with you!

 சீர்கெமு வெண்முத்தம் அணிபவர்க் கல்லதை சீருளே பிறப்பினு' கீர்க்கவைதாம் என்செய்யும்? தேருங்கா னும்மக னுமக்கும் ஆங்களேயனே!

The pearls of dazzling white profit those that wear them; but though born in the sea, how profit they the sea? Ponder it well, so is your daughter's case with you!

 ஏழ்புணர் இன்னிசை முரல்பவர்க் கல்லதை யாழுனே பிறப்பினும் யாழக்கவைதாம் என்செய்யும்? குழுங்கா னும்மக ணுமக்காங் கிணயனே!

The sweet harmonies of the seven strings profit those that sing to their accompaniment; but though born in the lute, how profit they the lute? Search it out well, so is your daughter's case with you!

[@r\*(@1), § 56. (III.) 'sing to an accompaniment.']

திலமகள் பிரிவரற்றுமையைத் தோழிக்குச் சொல்லியது.

கண்மூன் அடையானுங் காக்கையும் பையரவும் என்னீன்ற ஆயும் பிழைத்ததென்? — பொன்னீன்ற கோங்கரும் பன்ன முஃயாய்! பொருள்வயின் பாங்களுர் சென்ற தெறி.

The lady complains of her lover's long absence.

'The triple-eyed (*Çivan*), the crow, the hooded snake, the mother that bare me: what have these done amiss? Maiden whose bosom bears the *Gongu* buds, all gold! The way my lover went for wealth is my pain.'

END OF PART III.

<sup>&#</sup>x27;Çivan restored Kāman to life:—from him I suffer. The crow is foster-mother of the Kuyil:—its love-sick notes make me sad. The dragon restores the swallowed moon:—the moonlight afflicts me. My mother gave me life:—life to me is one long sorrow. But all these are nothing to the thought of how far my lover has gone from me in search of wealth.'

The third line is not to be quite literally set down. See Lex.



# INDEX

OF

# FIRST LINES OF THE QUATRAINS.

# **நா**லடியார்

# பாட்டு முதற்துறிப்பகராதி.

|              |    |   |   | QU | ATRAIN | _           |   |   |   |   | Qυ | ATRAIN |
|--------------|----|---|---|----|--------|-------------|---|---|---|---|----|--------|
| அகத்தாரே .   | ٠  |   | ٠ | •  | 31     | அழன்மண்டு   | • | ٠ | * | ٠ | ٠  | 202    |
| அக்கேபோ      |    |   |   |    | 123    | அள்ளிக்கோஎ் | T | ٠ | ٠ |   | •  | 262    |
| அங்கண் .     |    |   |   |    | 373    | அறம்புகழ் . |   |   |   |   |    | 82     |
| அங்கண்விசும் | பி | å |   |    | 151    | அறிமினறநெறி |   |   |   |   |    | 172    |
| அங்கோட் .    |    |   |   | ٠  | 372    | அறியாப்பரு  |   |   |   |   |    | 171    |
| அச்சம்       |    |   |   |    | 81     | அறியாரு .   |   | ٠ |   |   |    | 108    |
| அடுக்கள் .   |    |   |   |    | 203    | அறிவதறிந் . |   |   |   |   |    | 74     |
| அடைந்தார்ப்  |    |   |   |    | 173    | அறுசுவை .   |   |   |   |   |    | 1      |
| அத்திட்ட .   |    |   |   |    | 281    |             |   |   |   |   |    |        |
| அம்பலயலெ     |    |   |   |    | 87     | ஆகாதே .     |   |   |   |   |    | 337    |
| அம்புமழலு    |    |   |   |    | 89     | ஆடுகோடாகி   | ٠ |   | ٠ |   |    | 192    |
| அரக்காம்பல்  |    |   |   |    | 396    | ஆட்பார்த் . |   |   |   |   |    | 20     |
| அருகல        |    |   |   |    | 261    | ஆணம்னே      |   |   |   |   |    | 374    |
| அரம்பவிழ்    |    |   |   |    | 390    | ஆமாபோ .     |   |   |   |   |    | 377    |
| அநம்பெறல்    |    |   |   |    | 34     | ஆர்த்தபொ    |   |   |   |   |    | 290    |
| அரும்பெறற்   |    |   |   |    | 381    | ஆர்த்தவறிவி |   | ٠ | 4 |   |    | 351    |
| அநளின் .     |    |   | ٠ |    | 321    | ஆவாநாமாக்க  | 5 |   |   |   |    | 32     |
| அலதசால் .    |    |   |   |    | 140    | ஆவேறநவி     |   |   |   | ٠ | ٠  | 118    |
| அவமதிப்பும்  |    |   |   |    | 163    | ஆற்றாந்     |   |   |   |   |    | 196    |
| அவ்விய .     |    |   |   |    | 322    | ஆன்படு .    |   |   | 4 |   |    | 239    |

|                          |    |   |   | Qt | JATRAIN | QUATRAIN                         |
|--------------------------|----|---|---|----|---------|----------------------------------|
| இசைந்த                   | •  | • | • | •  | 187     | இன்னுசெயினும்விடற் 225           |
| இசையாதே .                | •  | • | • | ٠  | 194     | இன்னுசெயினும்விடுதற் <u>22</u> 6 |
| இசையாவோ .                | •  |   | • | •  | III     | இன்னுவியை                        |
| இசையும்                  |    |   |   |    | 152     |                                  |
| <b>@டம்பட</b>            |    | • |   | ٠  | 116     | ஈட்டலுந்                         |
| இ6ம்பைகூர் .             |    |   |   |    | 107     | ஈண்டுநீர் 109                    |
| இட்டாற்று                |    |   |   |    | 288     | ஈதலிகையா <u>181</u>              |
| இமைக்குமள .              |    |   |   |    | 323     | ஈனமாய் 198                       |
| @առալե                   |    | • |   |    | 94      |                                  |
| இம்மைபயக் .              |    |   |   |    | 132     | உடாஅதும் 10                      |
| இம்மையு                  |    |   |   |    | 294     | உடுக்கை 141                      |
| இரவலர்                   |    |   |   |    | 279     | உடைப்பெரு <u></u>                |
| இருக்கையே .              |    |   |   |    | 143     | உடையாரிவர் 160                   |
| இ <u>ர</u> ும்பார்க்கும் |    |   |   |    | 122     | உணரவுணநம் 247                    |
| இலங்குநீர்               |    |   |   |    | 227     | உண்டாய                           |
| <b>இல்லம்</b> ீளமை       |    |   |   |    | 53      | உண்ணுன் 9                        |
| இல்லாமை .                |    |   |   |    | 303     | உபகாரஞ் 69                       |
| இல்லாவிடத் .             |    |   |   |    | 91      | உயிர்போயார் 50                   |
| இழித்தக்க                |    |   |   |    | 302     | உருவிற் 240                      |
| இழைத்தநாள் .             |    |   |   |    | 6       | உருவுமீனேமை 102                  |
| இன்யானடக்கம்             |    |   |   |    | 65      | உலகறியத் 204                     |
| இறப்பச்சிறி .            |    |   |   |    | 99      | உளநாள் 324                       |
| இறப்பநிளேயு <b>ம்</b>    |    |   |   |    | 174     | உள்கூா்ப                         |
| இறப்பவே .                |    |   |   |    | 223     | உள்ளத்தா 128                     |
| இற்சார்வின் .            |    |   |   |    | 182     | உள்ளத்துணர் <u>3</u> 86          |
| இந்பூறப்பூல் .           |    |   |   |    | 320     | உள்ளமொரு 380                     |
| <b>இற்பிறப்பெ</b> ண் எ   | જિ |   |   |    | 212     | உறக்குந்                         |
| இனநன்மை .                |    |   |   |    | 146     | உறற்பால 104                      |
| இனியார்தந் .             |    |   |   |    | 369     | உறுபுலி 193                      |
| இன்பம்                   |    |   |   |    | 79      | உறுபுனறந்து 185                  |
| இன்றது <b>ம்</b>         |    |   |   |    | 359     | உறைப்ப <u>ர</u> ுங் 184          |
| இன்றுகொல் .              |    |   |   |    | 36      |                                  |
|                          |    |   |   |    | 205     | ஊக்கித்தாங் 57                   |
| <b>இன்னுசெயினுமி</b>     |    |   |   |    | 76      | ஊரங்கணநீர் 175                   |
|                          |    |   |   |    |         |                                  |

|                   | Ds n | <b>N</b> | գւս | ınî | L  | ாடீடு  | ழதற்குறிப்பகராதி. 2 | 65  |
|-------------------|------|----------|-----|-----|----|--------|---------------------|-----|
|                   |      |          |     |     | QU | ATRAIN | QUATE               |     |
| ஊருளேழந்த         |      |          |     |     | ٠  | 90     | கடகஞ்செறி 2         | 89  |
| ஊறியுவர் .        |      | ٠        |     |     | ٠  | 47     | _                   | 98  |
| ஊறுசெய் .         |      |          |     |     |    | 379    | கடமாதொ 3            | 00  |
|                   |      |          |     |     |    |        | கடல்சார்ந்தும் 2    | 45  |
| எஞ்ஞான்றும்       |      |          |     |     |    | 385    | கடித்துக் 1         | 56  |
| எத்துணே .         |      |          |     |     |    | 272    | கடிப்புடு           | 00  |
| எந்நிலத்து .      |      |          |     |     |    | 243    | கடியெனக் 3          | 64  |
| எம்மை             |      |          | ,   |     |    | 165    | கடுக்கியோருவன் 1    | 89  |
| எய்தியி           |      |          |     |     |    | 325    | கடுக்கௌச் 3         | 48  |
| எறிநீர்ப் .       |      |          |     |     |    | 275    | கடையாயார் 2         | 16  |
| எறியென் .         |      |          |     |     |    | 363    | கடையெலா 2           | 97  |
| எற்றென்றும்       |      |          |     |     |    | 150    | கட்கினியாள் 3       | 84  |
| எனக்தத்தாய்       |      |          |     |     |    | 15     | கணங்கொண்டு          | 25  |
|                   |      |          |     |     |    | 276    | கணமலே 3             | 53  |
|                   |      |          |     |     |    | 292    | கண்கயல் 3           | 95  |
| என்றும் .         |      |          |     |     |    | 307    | கண்ழன் 4            | 00  |
|                   |      |          |     |     |    | 5      | கப்பிகடவதா 3        | 4 I |
| என்னேமற்          |      |          |     |     |    | 330    | கம்மஞ்செய் <u>3</u> | 93  |
| et all Gallery    | •    | ٠        | •   | •   | ٠  | 550    | கரவாததிண் 3         | 05  |
|                   |      |          |     |     |    | 0      | கருங்கோள் 3         | 87  |
|                   |      |          | •   |     | ٠  | 358    | கருத்துணர்ந்து 2    | 11  |
| ஏதிலார் .         | •    | ٠        | ٠   | ٠   | ٠  | 228    | கருமழம்             | 50  |
|                   |      |          | ٠   | ٠   | ٠  | 378    | <b>கருமவரிசை</b>    | 49  |
| ஏற்றகை .          |      | ٠        | •   | ٠   | ٠  | 98     | கநம்பாட்டி          | 35  |
|                   |      |          |     |     |    |        |                     | 66  |
|                   |      |          | ٠   | ٠   |    | 176    | கல்லாது I           | 69  |
| ஒருநன்றி .        | ٠    |          | •   |     |    | 357    |                     | 54  |
| ஒருநீர்ப் .       |      |          |     |     |    | 236    |                     | 45  |
| ஒருபுடை .         |      |          |     |     |    | 148    |                     | 39  |
| <u>ஒ</u> ருவரோருவ |      |          |     |     |    | 309    |                     | 66  |
|                   |      |          |     |     |    |        |                     | 53  |
| ஒக்கியவோ எ        | ī    |          |     |     |    | 129    |                     | 83  |
| ஓதியும்           |      |          |     |     |    | 270    |                     | 35  |
| ஓஃக்கணக்க         | å    |          |     |     |    | 397    |                     | 49  |
| 3                 |      |          |     |     |    | 371    |                     | . , |

|                          | QUATRAIN | QUATRAIN             |
|--------------------------|----------|----------------------|
| கழநீருட்                 | . 217    | சான்றண்மை 142        |
| களர்நிலத்து              | . 133    | சான்றேரே 126         |
| கள்ளார்கள்               | . 157    | சித2ல 197            |
| கற்றதூஉ                  | . 314    | சிறுகாபெருகா 110     |
| கற்றறிந்த                | . 256    | சிறாகாஃ 328          |
| கற்றனவுங்                | . 340    | சீரியார்             |
| கற்றர்                   | . 260    | செந்நெல்லால் 367     |
| கணேகடற்                  | . 138    | செம்மை 85            |
| கன்னனிநலீல               | . 334    | செய்கையழிந்து 147    |
| காணிற்                   | . 84     | செய்யாத              |
| காதலார்                  | . 73     | செல்குடர் 394        |
| காலாடுபோழ்திற்           | . 113    | செல்லாவிடத்தும் 149  |
| காவாதோரு                 | . 63     | செல்வர்யாம் 8        |
| காழாயகா                  | . 342    | செலீவுழிக் 154       |
| தஞ்சியழதங்               | . 131    | சேழம்பேர 352         |
| தடநீரட்                  | . 382    | செறிப்பில்           |
| தடருங்கொழவுங்            | . 46     | செறுத்தோ 222         |
| தலந்தவங்                 | . 333    | சென்றேயெறிப 24       |
| துற்றழம்                 | . 230    | சொற்றளர்ந்து 13      |
| <del>கூ</del> ர்த்துநாய் | . 70     | சொற்றற் 313          |
| கேளாதே                   | . 30     |                      |
| கோடியவை                  | . 388    | துக்காருந்           |
| கோடுத்தலுங்              | . 274    | தக்கோலந் 43          |
| கோய்பும்                 | . 350    | தங்கண்மர 336         |
| கோ‰ஞர்                   | . 331    | தண்டாச் 62           |
| கோல்லே                   | . 178    | தமரென்று             |
| கோன்னே                   | . 55     | தமீமமர்காதலர் 392    |
| கோடேந்த                  | . 354    | தம்மையிகழ்ந்தமை 58   |
| கோட்டுப்பூ               | . 215    | தம்மையிகழ்வாரைற் 117 |
| கோதையநவிக்               | . 71     | த‰யேதவ               |
| கோனாற்றக்                | . 191    | தவலருந் 137          |
|                          |          | <b>გ</b> ოჩინა       |
| சக்கரச்செல்              | . 346    | தனதாகத்              |
| சாய்ப்பறிக்க             | . 389    | தாஞ்செய் 120         |

|                  | QU   |     |                |   | QU | ATRAIN |     |
|------------------|------|-----|----------------|---|----|--------|-----|
| பல்லான்றகேள்விப் | பயனு |     | பேறுவதோ .      |   |    |        | 335 |
| താന്ഖാന്ഥാ       |      | 252 | பொத்தநூற் .    |   |    |        | 376 |
| பல்லான்றகேள்விப் | பயனு |     | பொழிந்தினிது.  |   |    |        | 259 |
| ணார்வார்வீ       |      | 106 | போழிப்பகல .    |   |    |        | 319 |
| பழமைகந்          |      | 310 | பொறுப்பர் .    |   |    |        | 161 |
| பழையரிவர்        |      | 349 | போற்கலத்துப்   |   |    |        | 206 |
| பனிபடு           |      | 17  | பொற்கலத்தூ,    |   |    |        | 345 |
| பன்றிக்கூழீப்    |      | 257 | போன்னிறச் .    |   |    |        | 269 |
| பன்னளுக்         |      | 159 | போன்னே .       |   | •  |        | 162 |
| பாடமே            |      | 316 |                |   |    |        |     |
| பாம்பிற்கோ       |      | 375 | ம்க்களாலாய .   | ٠ |    |        | 37  |
| பாலாற்           |      | 258 | மடிதிரை        |   |    |        | 224 |
| பாலோடளாய         |      | 177 | மதித்திறப்     |   |    |        | 61  |
| பாவழமே           |      | 295 | மாஇப்          |   |    |        | 220 |
| பிறந்ததல்        |      | 285 | மூலேநலம்       |   |    |        | 356 |
| பிறர்மறை         |      | 158 | மஃமிசைத் .     |   |    |        | 21  |
| புக்கவிடத்       |      | 83  | மல்த           |   |    |        | 263 |
| புணர்கடல்        |      | 264 | மலீலன்மா .     |   |    |        | 296 |
| புதுப்புனல்      |      | 370 | மழைதினேக் .    |   |    |        | 361 |
| புத்தகமே         |      | 318 | மறுமைக்கு .    |   |    |        | 183 |
| นุจํงเปนุส์      |      | 255 | மறுமையும் .    |   |    |        | 95  |
| புல்லாவெழுத் .   |      | 155 | மற்றறிவா       |   |    |        | 19  |
| புறத்துத்        |      | 308 | மனத்தான்       |   |    |        | 180 |
| புன்னுன்         |      | 29  | முணைப்பாசுப் . |   |    |        | 130 |
| பெயற்பான்        |      | 97  | மன்றங்கறங்க .  |   |    |        | 23  |
| பெரியவர்         |      | 125 | மன்னர்திருவு . |   |    |        | 167 |
| பெரியார்பெருந    |      | 77  | மாக்கேழ்       |   |    |        | 41  |
| பெரியார்பெருமை   |      | 170 | மாண்டதண .      |   |    |        | 56  |
| பேந்த            |      | 234 | மாற்றராய்      |   |    |        | 67  |
| பெருங்கடல்       |      | 332 | மானவருங்கல     |   |    |        | 40  |
| பேருநடை          |      | 343 | ழட்டிகை        |   |    |        | 208 |
| பேருழத்          |      | 200 | ழடீடுற்ற       |   |    |        | 238 |
| பேருவரைநாட ! .   |      | 186 | ழயங்காக்கால்   |   |    |        | 391 |
| பேறுவது          |      | 317 | ழஃக்கண்        |   |    |        | 399 |
|                  |      |     |                |   |    |        |     |

|                | நாலடியார் |   |   |   | L  | பாடீடு | ழதற்குறிப்பகராதி. 269 |   |
|----------------|-----------|---|---|---|----|--------|-----------------------|---|
|                |           |   |   |   | QU | ATRAIN | QUATRAIN              | ſ |
| ழல்ஃலழகை       |           |   |   |   |    | 45     | ഖலவைகள் 268           |   |
| ழற்றற்சிற .    |           |   |   | , |    | 237    | வழங்காத               |   |
| முற்றுற்றுந் . |           |   |   |   |    | 190    | வழக்கேணே              |   |
| ழன்னரே .       |           |   |   |   |    | 92     | ഖണഥ്പட 103            |   |
| ழப்புமேல்      |           |   |   |   |    | 326    | வற்றிமற் 78           |   |
| மெய்ஞ்ஞானக்    | 5         |   |   | , |    | 311    | வாழ்நாடீ              |   |
| மெய்வாய்கண்    | TT.       |   |   |   |    | 59     | வான்டுவில் [p. 1]     |   |
| மெல்லிய .      |           |   |   | , |    | 188    | വിറിഈ 164             |   |
| மைதீர்பசும்    |           |   | , |   |    | 347    | ഖിന്വപ്പികാൻ 210      |   |
|                |           |   |   |   |    |        | விழைந்தோ 339          |   |
|                |           |   |   |   |    |        | வுளக்தப் 51           |   |
| யாஅரலகத்       |           |   | • |   | •  | 119    | விளக்கொளியும் , 371   |   |
| யாஅரோருவ       |           |   |   | • | •  | 127    | ഖ്‱പ്പയങ് 33          |   |
| யாக்கையை       | •         | • |   | • | •  | 28     | வெறியயர் 16           |   |
| யாமாயினேம்     |           |   | ٠ | • | ٠  | 293    | வேறுமை 329            |   |
| யானேயனேயவ      |           |   | ٠ | ٠ | ٠  | 213    | வென்றிப் 315          |   |
| யாணயெருத்த     | ŭ         | ٠ | • | • | ٠  | 3      | வேம்பினில் 244        |   |
|                |           |   |   |   |    |        | வேற்றுமை 75           |   |
| வடுவிலா .      |           |   |   |   |    | 114    | வைகலும் 39            |   |
| 0              |           |   |   |   |    |        | 2 22                  |   |



# NĀLADI.

II.

LEXICON, CONCORDANCE, AND GENERAL INDEX.

\*\* THE Lexicon and Concordance appended is intended as a small contribution towards the preparation of a complete dictionary of the Tamil language. The author in his Third Grammar has done something of the same kind for the Nannūl, and in his edition of the Kurral has attempted the same for that important classical work. It is only by an exhaustive examination of the great classics of the language that the lexicon, for which we have been waiting hitherto, can be finally made. Of course there are very excellent Tamil dictionaries already in existence; but they lack authority, are not arranged on philological principles, and therefore leave very much to be desired.

Those who use this Lexicon must not suppose that the writer has attempted to determine the exact theme of every word, or to settle its derivation and affinities. What has been done is to put together hints which may to some extent guide future students in that more complete investigation for which the material is not yet fully accumulated.

Many of the Tamil roots, which are always monosyllabic, seem to be closely allied to certain Sanskrit roots from which it is yet difficult to think that they are absolutely derived. But much is of Āryan origin that does not on the surface seem so; for it must ever be borne in mind that classical Tamil was elaborated mainly under the guidance of those who used Sanskrit (or Prākrit) very freely, but were anxious to disguise its origin. And as their system of verbal commentaries, and the exigencies of Tamil rhyme, rendered it possible, and almost necessary, to make new words ad libitum, to give them new meanings, and to modify their forms in a very arbitrary manner, I cannot but believe that a good deal of old Tamil is somewhat artificial and literary.

Of the Drāvidian languages Tamil undoubtedly preserves more of the genuine fragments of the original speech than any other. The question of the origin of the cerebral letters  $(-, \infty, \infty, \infty)$  and  $\omega$  is a very important one for Tamil lexicography. It may be that these are all forms of one letter, a hard L; since they are all often unquestionably interchangeable both in Tamil itself, and in the various dialects,—the Telugu, for example, using  $\phi$  for the Tamil  $\phi$ . It seems probable that their use originated in an attempt to express in Tamil sounds existing in other languages such as Sanskrit, for which the Tamil itself had no characters. Tamil has neither aspirates nor sibilants; nor can it express in general a consonantal diphthong. Thus the Sanskrit  $\overline{\mathbf{A}}$  cannot possibly be written in Tamil, and is represented by  $\mathbf{F}_{\overline{\mathbf{C}}}$ ! The Sanskrit  $\overline{\mathbf{A}}$  or  $\overline{\mathbf{A}}$  is possibly the origin of the Tamil  $\mathbf{A}$ , which in Telugu is  $\overline{\mathbf{C}}$ . So  $\mathbf{V}$  is how has become  $\mathbf{A}$  or  $\mathbf{A}$ . This opens the door to numberless speculations, which may be fanciful, but also may possibly throw light upon the origin of many Tamil forms. It is enough to indicate what is believed to be a very interesting line of investigation.

The student is advised to compare all the passages referred to, and to advance slowly—and so surely—in the study of Tamil verse. It is undoubtedly a somewhat difficult, though a very profitable task.

# LEXICON AND CONCORDANCE

TO THE

# NĀLADI.

The references in the Lexicon are as follows:—

The numbers refer to the verses of the Text.

§ refers to the Tamil Handbook, or First Lessons
G. is the Catechism of Tamil Grammar, No. 1, 2, or 3.

K. points to words in the Dictionary to the Kurral.

S., T., M., C., Tu. for Sanskrit, Telugu, Malayāļam, Canarese, and Tuluva.

For quotations, see Introduction, where a list of authors is given.

### ୬/ Ă.

# அ Ă. [G. 2, 3, 5.] A demonstrative. [Comp. இ, உ, எ, ஆ, அவன், அத, அஃத, அன். н. в. §§ 25, 26.]

123, 171, 367, 369. In 171 அவ்வும் is for அவைகளும். Comp. இவ்வென உரைத்தும், we will describe. இவ்வு. Jī. Chin. xiii. 164.

- 1. Initial  $\mathscr{A}$  is often found in words of Sanskrit derivation beginning with R, L, or Y, since those letters cannot generally begin words in Tamil according to strict grammatical rules. Comp. Nannūl, 148, 149.
- 2. Since pure Tamil has neither aspirate nor sibilant, Sanskrit words beginning with II or s, often drop those letters: thus, S. हिर् = அர், and सभा= அலை. So also அமர் = சமர், அமையம் = சமையம். [See note under அரவு.]
- 3. Comp. அணுகு with எணுகு; எண்ணு with அண்ணு; எருங்கு with அருங்கு; அரற்ற with கேர்ற்ற; எளிர் with ரூளிர்; கிமை with இமை; கான் with யான் (弘美); கின் with உன்; நம் with உம். In Telugu n is much used euphonically. So in Tamil கர் or சூர் = அர்: அறிஞர், உருகர்.
  - 4. அ (or அவ) prefixed to Sanskrit words is often privative : அமிர்தம், அவமானம்.
  - 5. and a are often = & and & in Telugu.
  - 6. In words with sq in the final syllable, sq is nearly = sq. H. B. Introd. p. 16.

A very remarkable and extensive use of the pronominals  $\mathscr{A}$ ,  $\mathscr{D}$ ,  $\mathscr{D}$ ,  $\mathscr{D}$ ,  $\mathscr{D}$ , can be traced in Tamil and the cognate languages. From them many verbs and nouns, besides other particles, are formed; and they are joined to stems as prefixes and suffixes constantly.

(1) அ (3) points out, asserts, emphasises, connects. As a verb it is 炎(3) [T. Avu]. As a pronoun அவன், அவன், அத. It belongs to the 3rd and 1st persons.

[v is a sign of the 6th case (G. 62); forms participles, etc. (G. 87); is a term. of neuter plurals, like a in Latin and a in Greek (G. 77); and takes in, is to strengthen it. Thus if a in See a or a or a or a or a.

- (2) இ (#) has a similar office, but with an idea of nearness, closer connexion. As a verb it is #(இ也), 'give.' As a pronoun இ-என், இ-வர், இ-த. As a connective it takes எ, ல்: இன், இல். It belongs to the 2nd person, and fem. gen., where distinction is required. See #| எ.
- (3) a in old Tamil is demonstrative, and indicates what stands between. A with a nasal (4 in Tam., N in T.) it is = 'and.' It thus gets its connective force. With a nasal (5 in Tam., N in T.) it is = 'and.' It is the root of words signifying 'possession, existence,' a signifying the connective force. With a nasal (5 in Tam., N in T.) it is = 'and.' It is the root of words signifying 'possession, existence,' a signifying the connective force. With a nasal (5 in Tam., N in T.) it is = 'and.' It is the root of words signifying 'possession, existence,' a signifying the connective force. With a nasal (5 in Tam., N in T.) it is = 'and.' It is the root of words signifying 'possession, existence,' a signifying the connective force.
- (4)  $\sigma$  ( $\sigma$ ,  $\omega \pi$ ) is the particle of reference and interrogation; seeks out, brings up and exhibits the unseen; and so gives an idea of what is beyond, above. It is in all South-Indian languages at the basis of many words that indicate motion from a lower place to a higher.  $\sigma$ - $\mathfrak{G}$ ,  $\sigma$ -
- (5) So, So have the idea of doubt, examination, comparison, unity. § 47. See verbal stem so and numeral samp.

A comparison of verbal stems  $\mathscr{A}[0, \mathscr{A}[0, \mathscr{A}[0,$ 

# அஆ, alas! ஐயோ, 9. [Metre requires ஆஅ.]

K. அக AGA=in, உள்.

I. அகம், the interior. [T., M.] Comp. அங்கை (அகங்கை), அகடு. s.  $\mathbf{w} \mathbf{\dot{r}} = \mathbf{I}$ .

உலள்ளம், within: அக்கு for 7th case [G. 152]; 106, 126, 331, 337, 360. Opposed to புறத்த,—'inwardly:' 308. = இல், house: 303; 318, all the house. அகத்தார் = those within, 31 [G. 93]. In வையகம் almost redundant: (see வை) 80; and in இல்லகம், 361.

11. அக | டு, centre: கடு.

அகநெ = குடிவில்லமையாக = சாயாமல்கடிற, so as to remain in one stay, firmly centred, 2. Nig. அகடென்ப கடியே குக்கி.

In T., C., M. the word means 'insolence,' etc. (S. अयस्.)

III. அக |ல் = breadth, width, expanse.

(C., M. In T. agalu = pagalu, be broken.)

IV. அ $\pi$ |ல், அ $\pi$ லு, v. [ $\S$  56. (III)] expand; be removed.

The causal is Aspo. [§ 160, G. 103.]

அகன்ற, spreading, 166 [G. 86]. அகன்ற, widely diffused: (see கண்) 340 [G. 87]. அகன்ற is often contracted into ஆன்ற, q.v. அகல்வானம், the wide heaven: 137 [G. 153], 150, 151 [G. 39], 354, 372. அகலம், n. 1. width; hence 2. the chest, breast (of a man), 389, 392. 3. A full, paraphrastic commentary, 319. Comp. Nannūl, 21-23: விரிவு, விரித்தியுரை, வர்த்தகம்.

v. அக | ழ், v. (§ 57) dig, extend by digging. (Hence, by contraction, ஆம், ஆமம், காழ், and அமுத்த): 150.

அக்கு = அக்குமணி, சங்குமணி, armlets of conch-shell, 123. Nig. அக்கென்ப விடைமுரிப்புஞ் சங்குமணியும் ஆகும்.

அங்கை = அகங்கை, palm of the hand, 123: உள்ளங்கை. See Nannūl, 222. அக்காரம், sugar, 112, 206, 374.

A cor. of S. शर्करा, sugar. In common Tamil சர்க்கரை and சக்கரை. It would almost seem, looking at S. meaning 'pebble, fragment,' as if கல்கண்டு were the same; but see S. खाइ. 'Jaggery'=coarse sugar (வெல்லம்) is another form of the same. It is even softened into அமிரம், அமிர்.

Nig. அக்காரம் வெல்லம் புடைவை.

(I. Sugar; 2. cloth (S. अंशुक). T. achchu, achchanamu.)

к. அங்கணம், a gutter, drain, 175. [s. अंगणं.]

K. அஃகு, diminish, 12. See அல்கு.

அஃத = அத, 39, 61, 250, 251, etc. [G. 12.] அசா, feebleness, 201.

Seems = அசைவு = தளர்ச்சி, the affliction of poverty. [Comp. அசதி, அயர்தி, அயர்வு.]

K. அசை AÇAI = S. चल्, agitation.

[T. asi; C. asiyu, asungu. Comp. S. স্থান = a sword, and the idea of 191, 'vibrate as a sword.' This points to S. স্থান = shine. So Lat. mico.]

அசை,  $v = \mathfrak{s}$ ளர், be unsteady, waver. (§ 57.)

அசைந்த [G. 95] = அசைந்தவை = தளர்ந்தசெய்திகள் = ஒழுக்கத்தின் வேறபட்டன, things not fixed on the firm basis of virtue. [So 'shaky things.']

அசையாது = தளராமல், unwavering, 194.

அசை | வு=தளர்ச்சி, 150: 'in time of distress.' [G. 94.]

к. அச்சு, the axle (of a carriage), 48. [т., м., с.; s. असं.]

к. அஞ்சு, அச்சு, аñj, асн, ај. [м.,с.,т. Comp.s. यज्, gr. åγ-,åζ-.] அஞ்சு, fear, dread, shrink from. (§ 62.)

74, 87, 88, 172, 256, 297, 396. Generally with a moral idea. [Comp. பயக், உட்க.] அச்சம், dread, 145, 299; 81–84, guilty fear. (§ 190.)

s. அ|ஞ்|ஞானம், un-wisdom, folly, 311. See ஞானம்.

К. அட ADA, 'descent, repression, inclusion.' See s. अधम्.

11. அட | க்க, repress, hide, bury. (§ 62.)

A-4601, 351, they will restrain, controul, repress. [G. 83.] 26, bury =  $\mu \infty s$ . [G. 86.] 105, 196; 221, keep it hidden; 229. Often with  $\alpha \omega$ .

111. அட|க்கம், self-restraint; modesty; humility; 65, 170, 242. Comp. ஒடுக்கம், செறிவு.

[With this root comp. 44, 40, 40, enc., 90, 90 in the second State of the represents the S. 4.

In T. Ap-agu, Ap-aṅgu; Ap-ampu, Ap-apu; Ap-akuva (or Aṇ-akuva). Here  $\sqrt{A}$ Ņ = Ap, by interchange of cerebrals.

In South-Indian languages the cerebrals are often interchangeable. The T.  $\sqrt{\text{ANA}}$  = Tamil  $2^{2007}$ . In M. the  $\sqrt{\text{is ADU (comp. ANA)}}$ . In C. the  $\sqrt{\text{is ADA or ANA.}}$ 

அட்| கு, greens, vegetables: இஃல(க்கறி) 207, 217, 289. In this sense found in Tamil only—what is boiled.

அடம்பு [அடம்=wandering, + பூ], a kind of creeper: convolvulus grandiflorus. It has large white flowers, which the swans attack as rivals.

அடம்பம்பூ, its flower, 107. [M.]

K. AD U, nearness.

I. அடு, v. (§ 64) approach. [Comp. அண்டு, அண்டை.] ['அடிக்கமுயன்ருலும், though you do your best.'  $M\bar{u}$ .] அடுத்தடுக்கு, with increasing vehemence, 203, 348.

11. AB | &B, v. (§ 62) pile one upon another.

100, AB &B &A piling up. [G. 94.] 203, mountains piled on mountains.

111. அட, cook, kill: சமை. (§ 68.)

68, 114, 116, 271, 289, 363, 382. அடாஅ அடாத, whose hearths are cold, 94. அடுப்பு, hearth, Q4.

அட்டில், cook-house. 363, = சமையல்வீடு. [அட்டு as n. = cooked food + இல, house.] [T., M., C.]

IV. அடை (§§ 57, 64) draw near; take shelter; attain unto; be closed.

[An used as a noun =  $2 - \dot{\omega}$ ,  $2 - \dot{\omega}$ . The idea is seen in T. 89:

'அருளினே கெஞ்சத் தடைகொடா தான்,

The man who gives not a place in his soul to benevolence.']

அடையாலாம், are not closed against—with 4th case, 91. அடைக்குமாம், will be closed against—with 4th case, 271. Here transitive is used for intransitive. அல்லல் அடையப்பட்டார், those whose ill fate it was to see misfortune draw nigh, 287. When the guilt of the old deed has come home, 123. Intimate associates, friends that have gathered around, 173. Connected with, under the shelter of, 178. To those that have taken shelter, 202. Until they attain to, gain, reach, 204. அடை | வு, the resorting unto = அடைதல், 54. அடைக்கிருந்த, with closed doors, 271.

அண் An, near; high. [Comp. அண்ண, அணகு; நண்ண, நணகு.]

1. அணே, v. (§ 64) tie: கட்டு, சேர்த்துக்கட்டு, 192.

n. a dam: அணேக்கட்டு, 231. A pillow, mattress: மெத்தை, சயனம், 394. Nig. அணே என்ப மெத்தை கரையே.

K. 11. அண |ங்கு, n.=affliction,=துன்பம்: 14, 241.

Nig. அணக்கு சேரம் அழகு தெய்வம் ஆசை பெண் கொலே வருத்தம்.

[Comp. S. মান্দ্র = কান. But the South-Indian √an indicates hostile approach. In Jī. Chin. I. iv. 128 (p. 46) we find 'sச்சலாழுவேயார்க்கணங்காஇய சச்சக்குன் . . . , J., who was as kāman (?) to women.']

K. 111. அண் | ண, v. [§§ 56 (I), 66]=மேனேக்கு, அங்கா, lift up the head to look.

With Cords = gazing upwards, 31.

IV. அணி(மை), nearness.

அணியர், 218, 261, those who are near. Comp. அண்மு, அண்மை, அண்குற, அண்டு, அண்டை, அணவு, அண்

v. அணி, 'beauty' [for 'beautiful'].

1. n. 161. அழகிய. 290, 374, 392.

2. v. (§ 57) 251, put on, adorn oneself with: y. [G. 89.]

389. [al. Osr. G. 153.]

ஆணிகலம் = ஆபாணம்: 242. [கலம். Comp. மணி, and S. √ ऋचि. In M. as in Tamil. In C. = 'order.' K. 575. T. 52. N.N.V. 13.]

VI. அண் as a formative = இடம்: see நடுவண், 114.

к. அதர். [Comp. அகழ். s. ज्ञथर. In some uses from அதற. Only in Tamil, but dar|i,  $d\bar{a}r|i$  in Telugu.] = உழி: path, public road, 192.

Nig. அதர் 1 வழி 2 புமுதி ஆட்டின் 3 அதரு நண் 4 மணலும் ஆமே.

K. அத, அஃத. [√அ. G. 71.] அதன், 197. அதின, 276, 363. அதஞல், 110, 293. அதற்கு, 81. அதன்கண், 326. அத = அத்தன்மை, 15, 276. அவற்றினும், 89.

Observe  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  as a termination forming neuter nouns, or quasi-verbs, from adjectives:  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  ancient;  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  ancient;  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  ancient;  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  is found for  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$ . In this use  $\mathcal{B}$  or  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$  is found for  $\mathcal{A}_{\mathcal{B}}$ .

அத்த = தவர், சிவப்பு, a red dye, 281.

Nig. அத்தென்ப அரைஞான் செம்மை அசைச்சொலோடி சைப்பு நாற்பேர். அந்தோ, alas! (See அன்னே.) = அதோ nasalized. [G. II7.] 394.

அபசாரம், injury, 69. [s. ஆप + ஒ. Comp. உபகாரம்.] அபராகம், அபராணம், afternoon: பிற்பகல், 207. [s. ஆपर + ஆத (ஆहन्) = பின்னேரம்.]

அமர் AMAR [=அமை. Both forms in M.—T. C. amar. Comp. சமர்], rest.

к. அமர், v. (§ 60).

Lovingly, 1. Where she delights to dwell, 383. Whom they fondly love [G. 153], 392. அமரார் = தம்மிடத்த விருப்பமில்லார், பசைவர், those who love us not, 206.

к. அமரர், immortals, gods, 373. [s. ञ+मृ.] Nig. அமரரே விபுதர் தெல்லர்.

к. அமிழ்து=ambrosia, 200, 210, 217.

[S. সাদ্রা, where  $\phi =$ স্থা. In many forms. அமிழ்தம், அமிரதம், அமிரதம், அமிரத, அமுதம், அழுத, அமுத, அமுத, அமுத, மருக்கு. Comp. K. 82, சாவா மருக்கு.]

அமை AMAI, *satisfy*. [This seems a form of சமை=s. **शम्**, **शम्**. M. *amey*. Comp. அமர், a variation of it. Also சமி, சமழ். அமையம்=சமயம்.]

к. அமை, v. (§§ 57, 64).

ஆன்ற அமைக்கார், 54. With ஆய்க்கு and காய்க்கு = thoroughly, fully, 63. அமை | வ, fitness: things agreeable to one's profession, 135. We are utterly at rest, 182. One who is pleasing; provided for food, 240. Possessing in full measure, 361.

#### அம் АМ.

K. அம் = அழகு, beauty. [Nig. அம்மழகசைச்சொனீராம்.]
அங் | கண் (மாஞாலம்), 148, 151, 176, 194, 373.
அம் | மருங்கு, 396 (? 14).
அங் | கோடு, 372: in all these அம் = beautiful.
அம்பல் = பழிமொழி, scandal, evil report. [? அம்பலம்.] 87.
Nig. அம்பலே பழிச்செல் செல்லோர் அறிந்தலர் குற்றலாமே.

K. அம்பு, an arrow: கணே, சரம், எவு, பாணம், 89, 152.

[T., M., and C. Nig. அம்பு கீர் புயல் வேப் வைம். Here the first two meanings are from S. 羽夏, water; the other two seem to be the word for bambu, perhaps வம்பு.]

அம்ம, 395. [See *Nannūl*, 370.] A meaningless expletive. Probably a voc. of அம்மை. [G. 116.]

அம்மா, 173. Probably voc. of அம்மை, a stronger form of அம்ம: a particle indicating surprise or emotion: 'Ah, do so!' [G. 117.]

அம்மண = தாய், அம்மை, அம்மன், அம்மாள், 14. [s. जन्ना. But it may be அம் + மீன = அழகுள்ள மீனவியினுடைய.]

அய் AY. [Comp. ஐ=subtileness.]

к. அயர் = செய் (§ 57) perform, 16. [G. 153.] அயல் = adjacency.

அயன்மின யிலுள்ளார், அயலார், the neighbours, 87.

[T. 10: ' பாத்தண்ணுக் தன்மையிலாள தயலிருப்பு, residence near those who do not share their food with guests.']

அயிசாணி, the wife of Indra: இந்திசன்றேவி, 381.

The reference is to the story given in Muir's Sanskrit Texts, vol. i. p. 310, etc.

Cor. of S. इन्द्राणि: some confusion with அथान வணம், Indra's white elephant.

அயில் = கூர்மை, keenness; keen-edged, 386.

Nig. அயில் என்ப வேலே கூர்மை.

к. அர் AR, rare, precious. [அரி, அரு, அரும், ஆர். м. Comp. s. ष्यहे. G. 121. н. в. § 131. е.]

K. அரு | ள், grace, favour, benevolence. தயை, கருணே, கிருபை: 7, 273, 321.

அருளில் கூற்ற, merciless Yaman, 20.

அருளு, (v.) regard with favour, 390. [G. 137.]

அரு | ம், hard to (obtain, bear up against, etc.), 9, 34, 40, 57, 381. That scarce may (perish), 137, 226, 241, 249, 316. A sore (disease), 173, 295, 363.

அரி | யார், those whom it is hard to (abandon), 162, 224, 226.

அரி | து, 74, 76, 109, 161, 184, 244, 352, 353. (It rarely or never occurs.) அரியது, 361.

அரி | ய, (things) hard to . . . , 77, 282, 317.

அரி | யர், hard (to find), 77, 165=choice spirits.

அரு | மை, because of the *impossibility* of, 56. Impregnable, 164.

[N. M. K. 36:

'..... தேரின்,— அரிய அரியவற்றுற் கொள்ப—பெரிய பெரியரான் எய்தப் படும்.

If you look closely, precions things by precious things men buy; and great things by the great are won!']

ஆருயிர், dear life, precious life, 238, 330.

அரக்கு. Comp. அரத்தம்.

1. Red: செவ்விய, 396. 2. Gum-lac.

[Comp. S. T雨 = 两雨. M. arukku. T. era. C. arugu.]

Nig. அரக்கென்ப மெழுகு கள்ளின் விகற்பமுஞ் சிவப்பும் ஆகும்.

s. அரசன்=king, 134.

[S. राजन. See K. under अवक.]

Nig. அரசனே வியாழம் மன்னும்.

அரவு, 400. அரவம்.

K. அரண் = காவல், stronghold, 164. [Comp. s. अरणं; அரணம். Also அர்.]

Nig. அரணம் கவசங்காடே அணிமதில்வேலிராற்பேர்.

அரா, 241: a serpent: பாம்பு.

Nig. அரவம் நூபுரம் பாம்போசை.

Words which are undoubtedly identical in origin with Sanskrit words are often so changed in the South-Indian or 'Drāviḍian' languages, by the operation of well-ascertained phonetic laws, that they would hardly be recognised by any one unacquainted with the tendencies of the Tamil phonetic system.

Thus in Sanskrit we have मृष् (from मृ), सर्प, and ultimately बार

The verbal roots *çari*, *çar*, *çarru* are found in all the Drāvidian dialects, in both ancient and modern forms, with the same original notion of 'gliding' and 'slipping.'

But the equivalents of the Sanskrit noun  $\mathbf{H}\mathbf{V}$  (serpens,  $\epsilon\rho\pi\epsilon\tau\delta r$ ) in Tamil are curious. These are carppam, carubam, aravam, aravu, arā, and arai (siùub, soub, soub, soub, soub, soup).

The following principles are here illustrated:-

- 1. Tamil cannot tolerate, as a general rule, the sound of mute and liquid together. It rejects consonantal diphthongs: rp must become rup, rap, or rip.
- 2. When k, t, or p (any tenuis) begins any syllable of a word except the first, it becomes, in order, g, th (as in 'this'), or b (i.e. the *tenuis* is changed into its corresponding *media*): thus *caruppam* becomes *carubam*.
- 3. The Tamil has neither any real sibilant nor aspirate; (# is really a soft palatal:) thus carupam may become arubam; and through the influence of u we have v for b (so Sanskrit HHI is in Tamil avai). Sanskrit H may be dropped in Tamil, or f may be used for it.
- (In Canarese for 'serpent' we have hāva; this is in Telugu pāmu, in Tamil pāmbu, and in Tuḍa pāb.)
- 4. Final m is constantly dropped in Tamil, and the remaining vowel is written u, but is pronounced very faintly. Thus aravam is now arava.
- 5. By syncope and crasis aravu becomes  $ar\tilde{a}$ , and final  $\tilde{a}$  is often changed into ai or a. Thus arai is a Tamil form of S.  $\mathbf{H}^{\mathbf{u}}$ .

1. Cry : அழு. 2. Reiterate foolishly: கத்த, 41. 3. Reverberate : ஆரவாரி, 249. [Comp. S. 天. இரை, அலந், அலட்டு ; அறை.]

Nig. அரற்றவே அழுகை ஓசை. (சத்தம், ஒவி.)

அரி = 1. मिங்கம், a lion. [s. हरि.]

அரிமா = a lion, 141, 152, 198. [See மா.] Nig. gives thirty-two meanings.

2. See under அர்.

அரிசி, rice unboiled, 94. [In M. ari. From √ARI, reap.] அரு | சு, n. [for அருவு. M., c., т.], the neighbourhood. 234, அருசல், nearness + அத = what grows near: அணியது, 261.

[அரு | க்கு, diminish: T. 50: 'மழை அருக்குங் கோள், a star that lessens the rain.']

s. அருத்தம்=பொருள், wealth, 304.

Nig. அருத்தமே பொருள் பொன்பாதி.

It represents two Sanskrit words, স্বর্ध (= half) and স্বর্ঘ (= substance).

к. அரும்பு, a flower-bud. √அரு, 390, 400. [In к. also. அரும்+பூ.]

அரு | बी, a water-fall. [In M. Comp. s. ह, री, रव. The idea seems to be that which resounds.]

கோதையருவி, a cascade like a garland on the brow of the hill, 71. ஒல்லொருவி, 77. ஒல்கருவி, 79. ஆர்க்குமருவி, 161. கறக்கருவி, 228, 285. பொங்கருவி, 231. வாலருவி, 232. கீர்த்தருவி, 290. பாயருவி, 307. பிறங்கருவி, 343. இலங்கருவி, 344. மணிவரன்றி வீமுமருவி, 369.

அருள், see அர்.

அரை, half, middle. [Comp. s. जर्भ. м. ara. т. ara. c. arai.]

Stem, trunk of a tree, 246. The waist, 281.

அரே, a mere expletive: ர் is euphonic.

See Nannūl, 373. [G. 116.] 211, 239, 266, 386.

அல் AL.

அலகு = எண், computation. In this sense found only in T. Comp. அள.

எண்ணுங்கருவி, shells used in computation, 22.

அலகுசாற்கற்பு, infinite learning, 140.

Nig. அலகுகெற்கதிரேயாதி பலகறைநாளம் பெண்ணேதி.

அல வன், a crab: ஞண்டு, கண்டு, ஞெண்டு; கர்க்கடம், கர்க்கடகம், கடகம், 123. The  $\sqrt{\text{seems to be }}$  anight.

Its meanings are four (='he of the night'): 1. a crab, coming out of its hole by night; 2. the sign cancer; 3. the moon; 4. a cat, having claws like a crab. See Nannūl, எழுத்தியல், 36—a curious old bit, worth study—

' ஆஅ அளிய அலவன்றன் பார்ப்பினே

டீஇர் இரையுக்கொண் டீர் அளேப் பள்ளியுட்

உேர் திரை அஃப்பத் தஞ்சா திறைவன்ரே**ன்** 

மேஎ விலப்பட்ட கம்போ னறநதால்!

ஒ ஒ உழக்கும் தாயர்.

#### THE FORSAKEN WIFE.

Ah! the loving crab with its young ones, sharing its dripping food, in its wet hollow chamber, amid the buffeting of the foam-besprinkling waves, sleepless, agitated with desire for its lord's embrace, suffers affliction as I do,—Alas!—O thou of fragrant brow.'

அவற [an imitative word : அல் + அல் +து. See 25. In m. Comp. அரற்ற, அழு], lament aloud, 20, 25, 29.

அலரி=flower=அலர்=மலர், 199.

Nig. அலரி கண்வரி அருக்கன் அழகொருமரம் பூவாமே.

[It is from v.  $\gg v^{*} + \otimes =$  'that which unfolds, expands, shines forth.' Hence I. FLOWER; 2. the oleander; 3. the sun; 4. beauty-lines in the eye; and 5. beauty in general. See T.  $\sqrt{ALAR}$ .]

அவி=Сиц, an hermaphrodite, 85. [√அல் = not. The s. न पुंस्.]

K. அஃ. [M., T., c. as noun and verb in many forms. Comp. அல|மரு, அல|மந்தேன்.]

(n.) a wave, = \$\insigma\_{\sigma}\$, 107, v. (§ 64). Cause to wave, agitate, 47, 128, 194, 224, 391. Distress by rivalling, 287.

[T. 50: 'குடியிலக்கும் வேக்தன், a king who afflicts his people.']

அல், not. (§§ 43, 44.) See அன். Comp. к. and G. 125.

அல்லால் (அல்லாமல், அல்லத), 21, 69, 105, 120, 130, 140, 303, 304, 309 'except.' ['என்னலாற் பிறர்கள்யாரே, who but me?' Jī. Chin. i. 230.] அன்றி (as if from √அன்ற = 'exclude'), 58, 70 'besides,' 287, 342. அன்ற, it is not, 1, 77, 143, 165, 212, 223, 249, 258, 261, 299, 302. அல்லத, 76, 142, 177, 212, 265 'except.' அல்ல, they are not, not, 118, 131, 134, 370, 371. As noun: 'things which are not,' 171. அல்லா, are not, 236, 395. அல்லா அல்லாத, 321.

அல்லர், அல்லார், 108, 112, 181, 221, 225, 236, 303, 379.

அல்லாதார் is the full form, 268.

அளேயால்லர், 'they are not as . . . ,' 245.

அவான், 273. அன் | மை, 229, 262, 'absence of.' Comp. இன்மை.

[Looking at the use of T.  $g\bar{a}$ - $ka = \mathfrak{A}$  words, from a- $vu = \mathfrak{A}\mathfrak{G}$ , I feel inclined to think that  $\mathfrak{A}\mathfrak{G} = \mathfrak{A}\mathfrak{G}\mathfrak{G}$ , employed in the negative mood: so that  $\mathfrak{A}\mathfrak{G}\mathfrak{G} = \mathfrak{A}\mathfrak{G}\mathfrak{G}\mathfrak{G} = T$ .  $k\bar{a}thu$ . Neither  $\mathfrak{A}\mathfrak{G}$  nor  $\mathfrak{A}\mathfrak{G}$  has primarily a negative meaning. See  $\mathfrak{A}\mathfrak{G}$ .

அல் கு, v. grow less : அஃகு.

அல்குநிழல், the shadows of declining day, 166.

அல்குல், an immodest word, 354, 372.

K. அல் | லல், suffering, want, privation:

வறமை, poverty, 170, 252, 287.

s. அவத்தம் [for அபத்தம்]=பயனில்லாமல், unprofitably.

[S. স্বৰম্ভ = unbound. Confounded with প্ৰাট.]

s. அவ மதிப்பு = disrespect, 163. .

[S. अव + मन्, अवमत. See மதி.]

அவன் [9+அன்], he, that man.

அவன், 155. அவனே, such a man, 307. அவனே, 273. அவற்கு, 23, 158. அவன், 136, அவர், அவரை, 67. அவரோடு, அவரின்முன், 117, 209. அவரவர், 103. அவரின், than, 227 (fifth case). அவர்க்கு, 374-

ห. அவர Avā, an imitative word, from அஆ.

1. அவா (அவாவு) = ஆசை, வேட்கை, intense desire, 59, 181.

2. அவா வ, v. (§ 62) desire.

அவாய் = அவாவி, leaning to the female side, 251.

அவாத்தக்க = அவாவத்தக்க, such as eyes covet, 251.

Comp. H.B. § 70\*.

[Ēlā. 12:

' அவாவறுக்கலுற்றுன் றனரான், அவ்வைக்தின் அவாவறுப்பின் ஆற்ற அமையும;— அவாவறுன்

ஆகும் அவன்; ஆயின், ஐங்களிற்றிறைற்றுண்டு

போகும் புழையுட் புகுக்து.

He who has cut off desire stands fast! If he cut off desires of the five (senses) fully shall he be filled with good. He who cuts not off desire shall be subject to vanity! ((a) with from a) with, "vanity.") If so, dragged away by the fivefold elephant (five senses) he shall go to enter the abyss (hell).'

Jī. Chin. xiii. 14: ' சந்சிறை அழித்த வெள்ளம் கடந்கவாயாங்கு. (கடந்கு அவாய ஆங்கு.)
As the flood sweeping away the stone dam seeks the sea.']

அவி AVI, soften.

ചരി,  $v.\ n.$  [and a.] (§ 56. I) = அடங்கு, soften, abate, become extinguished. Comp. அவிழ்.

Whose crest has been lowered, 66. After the roar has died away, 332.

K. அவிர், v. (§ 60) glisten; glittering rays, 89. [G. 153.]

ചരിழ், v. n. and a., loosen, expand. [Comp. ചരി.] (§ 56. I.)

Have been loosed, 12. [G. 83.] A garland of opening buds, 390. [G. 153.]

к. அவை = சபை (சவை in  $M\tilde{u}$ .), assembly, 325. [s. सभा.] [See also அத.]

அவையறிதல, knowledge requisite for the அவை. Ch. xxxii.

In K. and is the 'council of state;' here it is the 'learned assembly.' Comp. Cariage.

K. அவ்வியம் = பொருமை, மனக்கோட்டம், அழுக்காற (ஒளவியம்), the pure in heart, 322.

அழ் AR [=perish. In M. 'be expended,' see அழி, அழல், அணங்கு].

1. அழல், fire : செருப்பு, அக்கினி, வெப்பம், heat, 89, 124, 202. [Comp. அனல், அனலம், அமனம், தழல். S. **돼 न க**. Comp. **ஆக்**. In M. T.]

II. அழ|கு, beauty: வனப்பு=adornment, 131. [√எர், எழில். Comp. ĒL, 2, 24, 75; and கீதி, 13. In м.—அழகு seems hardly a classical word=குழகு. Comp. ऋப்.]

K. அழி (\$ 57) perish; go to ruin, 147, 272, 293 [கற்பு]. Lose, 105, 252, 309. Waste away, 141. Fall into despair, 33. Die, 302, for அழிக்கு [G. 41]. (\$ 64) destroy, 92, 129, 238 [கட்டு].

к. அц (§ 60) weep aloud, 397.

[Comp. S. য়ৢয়ৢ, அலற, கலுமு. In M.]

அழு|ங்கு = 1. அழுந்து, sink down; 2. செடு, be injured, sullied, destroyed, 111, 300, 353. [Seems confounded with மழுங்கு.]

Comp. T. 95: 'அறிவமுங்கத் தின்னும் பகிசோயும், மாக்தர் செறிவழுங்கத் தோன்றும் வினழவும் . . . .

The disease of hunger that eats so as to injure the intellect, and the avarice that destroys the attachment of men.'

அழு | கு (§ 62) rot away. Comp. அழி, அளி. 123. [In м.] அழு | த்த = பதி (§ 64) set in, inlay (jewels in gold), 347. [Comp. அகழ், ஆழ். § 160. K. has the intransitive form அழு | ச்த.] அள் AL, measure. [M. In c. the idea is contiguity. Comp. அண்.] K. அள, v. (§ 66) measure, 7, 103 (int. or pass.).

[Jī. Chin. i. 184: 'அளக்கன போகம் எல்லாம் அவரவர்க் கற்றை கானே; அளக்கன வாழு காகும்:

On that self-same day all his enjoyments were meted out to each one; his days of life, too, were meted out.']

அள | बा, a measure, 81, 91, 323, 330.

இபைந்த அளவிஞல் in 272 = உளவரையால் in 271. Comp. 36.

சொல்லளவு, a mere empty name, 195.

With rel. part. = until, up to, 190, 209. (With எவ்வாம், உம். See வரை, வகை.)

K. அளாவு, v. mingle. (Comp. அடோ.)

அளாய = அளாவிய, commingled: a variation of அள, 177, 240.

K. அள்ளு, v. take by handfuls, 262. [M.]

к. அளி, tenderness, kindness, gentle-minded, 355.

[The root idea is *mellowness, softness*, decay. Comp. அ.ம., அழகு, which in C. have !. Comp. also அல், எஸ், எஸ், இன; and S. **ਨੀ**.]

Commentator says அளி = ஏழமை or எளிமை, 15; but அளி = அன்பு; and comp. K. 336. அளியர், 'poor persons;' or, condescendingly, 'worthy good souls,' 298. அளி, v. (§ 57). அளிய, so that the hearer is crushed, 219: கெஞ்சுசோல, கையும்படி..

Nig. அளிஎன்ப நறவும் வண்டும் அன்பொடு கொடையு(ம்) நாற்பேர்.

அற் ARR, cut, cease. .

I. K. அறம் (அறன்), virtue, charity; [√ARR = cut, decide. In M. = law. In ancient c. aravu=justice = தருமம். See my Kurral, p. 196.]

ஈல்லறம், 7, 10, 19, 32, 36, 82, 158, 165, 190, 321, 330, 338. அறவீன், 29, 326, 332. அறத்தப்பால், the part which treats of virtue; i.e. ch. i-xiii. அறன்வலியுறத்தல், ch. iv. அறப்பயன், the aid of charity, 38, 99. சிற்றறம், 272. அறிகறி, 118, 172. அறத்தாற, 257, 322: the path of virtue.

п. к. அр, v. (§ 57) know. [т. eru. м. and с. ari. √ARR. Comp. அр.]

அறிஞர் (ஞர் = உடையவர்), 183. அறிக்கார், 229. அறிவாம் [K. 36] [G. 83], we will know, attend to, do, 19, 328, 332. அறிதம் [G. 83] 272. அறிவத [G. 95], what one should know, 74, 108. அறிக்த [G. 86] 74, 158, 255, 384, 395. அறிய [G. 140] 78, 86, 204. அறியாமை, 333.

அறியா = { 1. அறிக்கு [G. 86, H.B. § 97]. 2. அறியாக [G. 91] 163, 171, 257.

 $A^{\beta \omega \pi i}$ ,  $313 = \begin{cases} 1. \text{ they know not, } 48, 380. \\ 2. \text{ those who know not, } 108, 344. \end{cases}$ 

அறிச்தும் [G. 141] 108, 213. அறிவார், those who know, 61, 73, 140. அறிவர், 282. அறியாதார், 275. அறியாத [G. 90] 331. அறிதிர், you would know [G. 83] 106, 252. அறி தல் [G. 94] 317. அவையிதல், ch. xxxii. அறி வு, wisdom [G. 94] 16, 139, 193, 196, 249, 258, 262, 367. அறிவாளர், 254. அறிவுதால், books of wisdom, 140. அறிவின் ம் [G. 93] 162, 187, 137, 301, 351. அறிவில்லார், 304. அறியேன், 399. அறிக்கிலிர் (see இல்), 165. அறிக்க, 171, 380. அறியின் [G. 84] 172. அறியப்பட்டது, 212. அறிவின்மை, ch. xxvi. அறிவுடைமை, ch. xxvi. With கல், 56, 133, 138, 211, 256. (See கல்.) திண்ணறிவு, 27, 227. திற்றறிவு, 329. பேரறிவு, 173. கல்லறிவு, 11, 187, 254, 320. With கன்ற, கன்றி, 257. புல்லறிவு, 8, 121, 239, 320, ch. xxxiii. காரறிவு, 311. வெள்ளறிவு, 375.

III. Adj. form of &p, six [H. B. § 172], 1.

IV. (v. tr. § 64.) [Comp. అా. From ఇరు; so இற from இல். In M., C., T.] Sever, cut off. Remove, cut the bonds of, 132. அறக்குமில்லாயாம், are destitute of power to divest themselves of, 352. [@ is inserted.]

V. (v. intr. § 68.) Be severed, cease, fail. [Opp. to 2.1]

[Comp. 20 and 20 in the following:

' அந்ந குளத்தின் அறிசீர்ப் பறவைபோல் உந்துழித் தீர்வார் உறவல்லர்; அக்குளத்திற் கொட்டியும் ஆம்பலு' செய்தலும் போலவே ஒட்டி. உறவார் உறவு.

Those are not *friends* who withdraw when you *suffer want*, like water-birds who forsake the tank when its waters fail; they are *friends* who stick by you, like the water-lilies in that tank.'  $M\bar{n}$ .]

அறகீர், a failing spring [G. 153] 275 (=term. 'less'), 157, 260, 333: with வி. கூடு, and மை. அறம் இடத்தும், even when it dries up, 185. (§ 85.) அறம், will fail, 370, 371. அற, when... fails, 370. In 371, அற்றகண்ணே; 150, அற்றக்கடைத்தும், even when it has failed. Added to noun = 'without,' 8, 371. அறஉண்ணும், drink up, 382. அற = excessively, 311. Fully, 26. அற்றன, they have been severed, 12. (§ 70\*.) அற்ற, 150: 'in destitution.' அற்றர், 342. [Comp. 260.] அறினும், when it is severed, cut, = அற்றலும் (§ 100), 41.

Neg. அரர், cease not to have, 351. அர (= அரத), 116; (= அரமல்), 310.

VI. அற்றம் = வறமை, destitution, poverty, 78.

vII. அறை, v. sound; strike.

[S. ₹4 = 35 mi. Comp. 35 ps. √ARR, cut. T. has ARA = room. C. ARAI = 3 ms and 3 ms. M. ARRA.]

அறைகடல், the resounding sea [G. 153] 230. பறையறைக்கு, having struck the drum, 86, 392.  $n = 10^{-6}$ ற, a rock, 360.

Nig. அறை முழை மோதல் பாறை திரை சிற்றின் மொழி ஆருமே.

அற்பு for அன்பு, 12. [G. 41.]

[So in T. 86: 'அற்புப் பெருக்குடோ யாப்பு கெடுழ்க்கொழிதல்:

The relaxation and rupture of the mighty bond of love.']

அற்று, see அன்.

அ |ன் An, such. See அ.

K. அன், அண் [so இன், என் ; இண், எண் ; these are treated as குறிப்புவிண. G. 93], such, of that kind.

அன் | னது, 41, 87. அன் | ன, 12. Like to, such = இத்த, 16, 44, 66, 101, 104, 138, 186, 192, 211, 237, 262, 269, 381, 392, 400. அன்னர், அன்ஞர், 96, 176, 305, 330, 360, 373, 374, 375. அற்று is another form of அன்னது (அன் + த), 136. 8, 211, 240, 254, 257, 331, 332, 336, 386. These forms are added to the லிடீயியச்சம், used for the யெய்பெரச்சம்: thus இருந்தற்ற, it is as though (a dog) seated itself. அன் கும், thou who art as . . . , 225.

அன் is a strengthened form of அன் (but see K. lex.). அனத்த = so much as, such-like, so, 239, 270, 329, 344, 374, 386, 390. மனத்தினயர், இனத்தினயர், 'they are as . . .,' 245. அனேயவும், all, 104. அனேயம், 'we are as . . .,' 388. அனையார், 'those who are like,' 213, 216, 218, 388. [For the construction see my Kurral, Introd. p. xxiv. § 10. Comp. use of T. aṭṭu.]

к. அன்பு, affection, love, 305, 321, 370, 371, 377.

In M. ambu or anbu. Seems connected with S. স্বান্ধ = water. Comp. দর্ভ in both senses.

அன் மை, see அல்.

அன்றில், a fabulous bird which is said never to survive its mate, 376. [அன்ற + இல் = அதன்ருல் இதுஇல் கூ, if that is not, this is not.]

Nig. அன்றில் ஓர்புள்ளுமூல காளென ஆம் இரண்டே.

அ|ன்ற: i. see அல்=it is not.

II. = அக்கான், on that day. So இன்ற, என்ற (பின்றை), 23, 36. (அ, இ, எ with  $\dot{m} + \mathcal{B}$ .)

அன்னம், 107. [s. हंस.] It is referred to in 135. அன்னே. Comp. அக்கே. An interjection: Alas! 330. [G. 117.]

#### ₽ Ā.

அ, Ā, see அ.

I. 劉/禹, become, be, befit; profit. It is an auxiliary of very extensive use, often redundant.

[§ 58, etc. T. A-vu (Kā). M. Tul. ā | pini. C. A | gu, ā | p, AH | a. Comp. S. आ + इ and या. Whatever may be the source of the word, its use in poetry has been influenced by the S. आर्यात == अल्लं.]

1. Inf. 25 = as, 1. Contracted into 25 = as, 7, 28, 165. While there is, 86, 341, 344, 345, 346. Seirg, as though any one (of these faculties) existed, 143.

2. Past adv. part. & = & (§ 40, 136, 137). 1, 3 = having become: 'as.' 23, 67, 122, 357, 361: though it be, or have, 367. & (§ 77), 329, 359.

3. Adj. part. ஆன் (§ 74). ஆய = உண்டாயெ, 28, 37, 278, 334, 367. ஆஅஅய [G. 14] 184. ஆயக்கால், when it is: [கால், and § 97 note,] 241. ஆயெ, 14, 265.

4. Verbal noun. ஆகல், the becoming (§ 148), 286. ஆகல், 205. ஆகுகல், 240, 358.

5. Future. அவர், 112, 150; they will flourish (§ 72), 301. ஆகுவர், 124, 343, 349. ஆவர், 256. (Often such forms are redundant: § 151.) ஆவரம், we shall prosper, 32. ஆம், 73, 110, 347, 361. ஆம் redundant, 23, 112, 247, 348, 376, 380. ஆகும், 14, 17, 110, 129, 243, 257. ஆகம் (ஆகாரம், 181), 359. [G. 83. Comp. Telugu aorist, avu-dumu.] ஆவத, 5, it will serve; resulting benefit (§ 88), 17, 73, 242, 271.

6. Past tense. ஆயிஞர், she became, 376.

Past part. noun. ஆயின, things that became, 23. ஆயவர், 349. ஆகியான், ஆகியவன், ஆகியவர் [G. 82, 95] 15, 124. ஆயார், those who are (foes), 52, 299. So ஆய = ஆனவை, 70.

7. ஆயின் (§ 95) if it be, 115, 229, 357, 362. The neg. is இல்லாயின், 126. யாம் ஆயின், for our part, 293. . ஆனும், ஆயினும் (§ 100), 5, 38, 98, 115, 139, 147, 176, 186, 206, 329, 347, 350, 351, 355, 360. ஆணல், 15, 37.

8. Imp. ஆகுமின் [G. 84] 7.

9. Neg. ஆகா த [G. 89] 104, 243, 337. ஆகா (= ஆகாத) 79.

10. With உண்டு (which see) 12, 337. With இல் (which see) 360. With உடைத்த 147.

II. 劉 | 幸受, v. tr. (§ 62) make, cause; kindle, 225; ஆ毒嗳ώ, will cause, 124.

ஆக்கம், increase, 129, 301, 327. Wealth: செல் வம், 32, 275.

III.  $\underline{a} = a \text{ cow}$ :  $\underline{a} = a \text{ cow}$  and  $\underline{a} = a \text{ cow}$  with a young calf. Geor [see  $\underline{a} = a \text{ cow}$ ], 319, 377.  $\underline{a} = \underline{b} = \underline{a} =$ 

IV. & is a direct interrogative [G. 6]. Sometimes ωτ (ωπτ, ωτω) = σ, 92.

V.  $\underline{\omega}$  is a neg. verb. term.  $\underline{\omega} = \omega_T [G. 91] 6, 97, 109, 110$ ; and middle particle. Its use in the negative is fourfold: (1) finite verb:  $[G. 89] 4, 6, \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega};$  (2) by apocope, for adv. part.:  $[G. 90] 5, 230, \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega};$  (3) for adj. part.:  $[G. 91] 145, \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega} = \underline{\omega};$  (4) in verb. nouns  $(\sqrt{+\underline{\omega}} + \underline{\omega}): 145.$ 

VI. ஆ is a term. of positive adv. part. கல்லா = கற்று [G. 86] 14, 366.

VII. ag is an interjection. See ag, for ag, for ag! 9.

VIII. & = & p = way, manner. See I. 1.

IX. In the beginning of Sanskrit words & (1) reverses the meaning, thus द् i is give, and आदा is take; (2) expresses up to.

X. & is a demonstrative. See A.

(I)  $\mathscr{Z} | \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ . [In t. e,  $\bar{e}$  are often used for a,  $\bar{a}$ :  $\bar{\mathfrak{E}} L = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p = \mathscr{A} (\varphi)$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p U = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p = \mathscr{A} (\varphi)$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p U = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p U = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p U = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}}$ ,  $\bar{\mathfrak{E}} p U = \mathscr{A} \dot{\mathfrak{w}} = \mathscr{A} \dot$ 

There, 23, 193. There, then, and so, 28, 267. & Ga = just so, 244. So, as, 38, 51, 79, 139, 179, 197, 280, 321, 322. [With neg. verb. part. Lewsse for rel. part. Lewsse. See K. Introd. p. xxiv. § 10.] Then, 120.

(2) ஆ | ண்டு = i. there, 35. [Comp. т. vadda.]

ஆ|ண்டை, adj. form of ஆண்டு: (see ஜ) 91, 271: 'the gate of Paradise.'

ii. a year, 351. [T. ēdu. M. C. ēdu, ērru.] iii. Comp. a.

ஆட் Āp [see ஆள், ஆண்], move.

I. K. ஆம, v. swing, oscillate; play, dance; move briskly. [§ 62. Comp. s. आर. м., т., с. Also in c. māḍu.]

மில ஆமெஞ்ச, a cloud *traversing* the hill-side, 28. இயற்கு. So மேல் ஆடு in 113. ஆடி உண்பா, will gain a subsistence by *dancing: கூத்தா*டு, 85, 191. கால் ஆடு, be actively at work, 113. மீத ஆடு, move over—touch lightly—superficially, 115. That vibrates at every touch, 192. As it disports itself, 240, 331. Bathe, ஆடிய [G. 86 = ஆட்கிரும்பி, § 97] 332. ஆடுற்க ஆடியோம்[G. 83] 332, 387.

и. ஆட்டு (§ 160) grind in a mill, 35. [м. с. āṭu.]

ஆண், ஆண்மை, see ஆள்.

ஆணம்=love: அன்பு, 374. [Lit. juice. Comp. ஈரம் in its two uses. √āṇ, aṇ.]

['ஆணமிற்பொருள் எமக்கு, to us lovelorn creatures.' Kalit. i.]

ஆம்பல், n. the red and white water-lily, 236, 396.

[Comp. S. अञ्च, water = & . M., C.]

ஆமை, turtle, tortoise: கூர்மம், 331. [ஆம், comp. s. अन्नु. M. ĀMA. C. ĀME.]

ஆமை, ஆமல் [G. 90, 91].

சவாமை, 67, might be neg. verb. part., or neg. verb. noun (சவா + மை).

# ஆய் Āy. [Āy, āyi, āyu. м., с.]

I. See ஆ) க.

II. Term. 2 pers. sing. : Θεώς | κώ. G. 77.

III. Voc. ending, 126: பின்ன | ஈம். G. 64.

IV. v. (§ 57). Investigate, enquire closely, seek out, cull, care for. [Comp.  $\sqrt{z}$ , அம். M. = cull. C.] 26, 37, 63, 393. ஆய்கலம், choice excellence, [G. 153] 339. ஆய் இழை, an exquisite jewel, 372.

Hence ஆரசய் [intensive of ஆம். M. ĀRĀY. C. ĀREI. See ஆர்] 135, 196. Ch. xxii. கட்பாராய்தல்.

V. (n.) Mother: 554, 400. [C. AYI. Hind. aya. M. aya.]

#### ஆயிரவர், thousands of persons, 284.

[ஆயிரம். S. महस्र. § 172. M. C. SĀVIRA.]

### *ஆர்* ⊼R.

I. See அர், 238, 330 := அரும், அரிய, அருமையான.

III. v. n. (§ 57). Become full=# mp,  $\# s \dot{u}_{i}$ , 378, 396. [Comp.  $\sigma r o u$ . S.  $\mathbf{q} u$ . T.  $\bar{\Lambda} R$ . C.]  $\mathcal{Q} s$ , fully, our fill, 302, 366.  $\mathcal{Q} s \dot{u} \dot{u} \dot{u} \dot{u} \dot{u} \dot{u}$  [G. 153] 16, 217.

Hence 🌉 🕫 🗓, seek out thoroughly. See 💘 છે. v. a. Fill themselves, feed full, 200.

IV. v. a. (§ 64). 1. Sound, resound, hum, 73, 122, 161, 223, 290, 364. [S. 知十天, 到【弓, 裘『吟泣.] 2. Bind, tie, 122. [M. ĀR | KKU. C.] 梁淳彦 [for 梁淳彦 by 如如彦彦 by 如如彦彦 G. 41], full, ripe, 351.

#### ஆல் ĀL. [M.]

I. Case ending [G. 59]: 'instrument.' For this & si is also used. It is really the verbal root &, and & or & added. [See C. D. G., p. 172.]

II. Verb. inflection [G. 86]: 'condition.'

III. v.n. Become full, complete (§ 70). [Comp. ஆர். This seems to be used for சால், அகல், and ஆகல், q.v., by மழுஉ, see III Gr. index.] ஆன்ற, being full, 54: ஆன்ற = சான்ற or அகன்ற, 106, 163, 252.

IV. As a redundant syllable, filling up the metrical foot: 🎒 🌣 🕒 [G. 116]; but it generally seems = since, because: 30, 55, 81, 83, 84, 132, 305, 324, 386.

V. gó, goó, a banyan tree, Ficus Indica. [C. probably from goó = broad.] 38, 197. See Ainslie, vol. ii. p. 11. Its minute seeds are much used in medicine.

The Telugu version of 38 is:

Chittaçuddhi galgi chësina punyambu Konchemainanadiyu koduva gadu; Vittanambu marri vrikshambunakunenta?

Any meritorious deed done with pure intention though small is not defective;—how large is the seed of the banyan tree?'  $V\bar{e}m$ . i. 67.

ஆழ் ĀŖ, v. (§ 57) sink. к. [From அகழ்.]

ஆழ்சலம், a sinking vessel, [G. 153] 12. With hollow, sunken eyes, 49.

['ஆழ்ச்சிப்படுக்கும் அன்ற, a hell that deep engulfs.' T. 24.]

[M. C. রা.A. A. C. রা. | du. T. lō | tu, where lō = হ.ল. Many words belong to this group: প্রক্র, ৪০, ৪০, ৪০, ৪০, ৪০, ৪০, ৪০: ৬ = ল seems to give an idea of 'depth.' Comp. S. নাথ, স্বান্থ, স্থানাথ.]

# **ஆள் ĀĻ** (ஆண் ĀŅ, ஆட் ĀÞ).

к. г. ஆன், v. [§ 56 (III)] rule; use. Сотр. ஆ. О.

[This is an old root. A Tuda says 'I am an ஆன்' = a man, in answer to a question regarding his tribe. T. EL. (ē in sense of 'elevation' = ஆ, พร.) K. ALU. In some places ஆன் as a fem. termination = அவன்: இல்லான் = இல்லவன். So ஆர் = அவர், etc.]

ஆள்|விண = முயற்சி, manly effort, [G. 153] 195.

- 11. ஆள், n. a person, 20. [Here ஆட், Nan. 255.] A slave: அடிமை, 122.
- III. ஆள் in terminations = அவள், she. [G. 77, 93, 95.] See இல், மீன, வல், etc., 382, 383, 384, 386.
- IV. ஆளன் (ஆள் + அன்), an affix of possession or agency = 'he who possesses or exercises' = ஆன், உடையவன், உடையான்.

நல்ல அறிவாளர், the truly wise, 11.

திண்ணறிவாளர், men firm in wisdom, 27.

புல்ல நிவாளர், men of trivial knowledge, 8.

இடும்பையாளன், one debased, 282.

உடையாளன், a possessor of, 16, 65.

இலாளர் = அற்றவர், those destitute of, 138.

கொன்ளைர், worthless persons: வீணர், 243.

v. ஆண், male; the masculine character: opp. பெண், 202, 251, 386.

[M., C.? from ஆன், or, more probably, அன். See அன்னைன்.]

ஆண்கடன், the duty of a man, 98.

VI. ஆண்|மை [from (I) ஆள் and (2) ஆண்].

(1) The exercise or possession of anything. In C.= உடைமை. புல்லறிவாண்மை, ch. xxxiii, 'ignorance, stupidity.'

(2) Manliness, 194. Almost = 'ness' in the four following:

பேராண்மை, 199; சான்ருண்மை (சால்), 126, 142; ஊராண்மை (உரு), 240; தாளாண்மை, ch. xx, 200.

VII. ஆ亡|年, the use, mastery, practice, exercise of anything, 215.

к. <u>**ஆ**</u>ற் Ā<u>RR</u>. [Comp. அற, cut.]

I. ஆ⊅, n. six, § 172. [м., т., с. тира. ти. āji. с. р. 235.]

11. ஆற, n. a way: வழி, மார்க்கம், நெறி: 194, holes in the roof, 383. [м. Comp. ஆடு.] அறத்தாற, the way of virtue, 257, 322; கையாரு, decorously, 382. Manner, method: வகை, 13, 23, 97 (with rel. part. = how?), 313, 398. Way of life: ஒழுக்கம், 79; தன்றைற்றுன், according to his conduct; or = தன்ன கே தானே, by himself alone, 243.

In 5 it seems best to take ADDs as a comp. = 'go:' the desert path along which

Death takes his way. Conduct: 22, in 103.

மனேயாற = இல்லறம்: domestic life, or virtue.
[Notice the close connexion between அறம் and ஆற.] 54.

உறம்அற=in every fitting way, 95.

In 98 ஆற்றின் may be (1) by (or than) the river; (2) if you do (or give); or (3) in the ordained method.

காலாற, a journey on foot, pilgrimage, 268. இட்டாற, straitened circumstances, 288. முட்டாற, hindrance, difficulties, 288.

III. ஆற, n. a river: நி. Often written யாற. [Comp. T. kāru, 'flow;' and ērru.] 136, 150, 185. மேலாற, a river of perspiration, 268.

iv. ஆற, n. a direction: திசை: நாலாறம் ஆருய், open to every wind that blows, 383.

v. ஆ型, v. (§ 62) grow cool; become mitigated, healed, 88. [Comp. s. 天天. M., T., c.]

vi. ஆற்ற, v. (§ 62) do: செய், 22, 174, 185, 286, 288 (உதவி understood), 295, 303, 309; [T. āṭu. ?a variant of ஆட்டு. The idea is power active and passive.] Protect (காப்பு understood), 184; bear, 149; endure, 151, 396; be able, 329.

ஆற்றந்துண, as long as you can put up with it,

ஆற்ற = மிக: much, 6, 7, 34, 62, 69, 78.

ஆற்றல் = வலி: power (of action and endurance), 59, 313.

ஆற்ருதார், the poor and helpless: தரித்திரர்: those unable to do anything in return, 98. [111 Gr. 95.]

ஆற்ருமை, the absence of ஆற்றல். In 67, (1) weakness; (2) an intolerable injury.

अंजं, (1) a cow. See अ 111. 239. = (2) अंजं, term. of 3rd case, 195.

ஆனம், 1. see ஆ கு ஆயினும், ஆனும், although, 329.

2. ஆன் + உம் [G. 59] = even by, 323.

3. என்னும், anything at all, 98, 159. Comp. 205.

ஆன்ற, ஆன்ற, see ஆல் and அகல்.

#### ØĬ.

#### @ ĭ.

1. @ is a demonstrative letter (see ), = 'this.' A large number of pronouns, adverbs, etc. are formed from it.

2. a is the termination of the adverbial part. of middle verbs. [G. 86.]

3. உ is changed into இ in certain forms: வற, 'poor,' makes வறி + ஞர், I ; so பெரிய, இறிய.

4. a is used for a in verbal inflexions. See G. 83. So Cuaβ, 55.

5. In C. ě (pronounced yě) is used for a: edam = a i.

6. When final உis cut off before initial ய, a short இ is introduced. [G. 24.] So in 71 பேதையோடு + யாத = பேதையோடியாத.

7. In 145 இ = இப்படி.

இவன், he, 'this male.'

இவள், she, 'this female:' 14, 17. (இ+அள்.)

இத, 49, this. இவை, 52, 53.

# к. இக IGA, pass. [s. ई, या, गम्.]

I. இக, v. (§ 66. Comp. இற, இய), pass over, transcend, with எல்‰=கட, 6; leave behind: விடு, 33 [=கீங்கு in T. 30].

II. இத $|\dot{\psi}, v.$  (§ 57.  $\dot{\psi}$  is a formative, not radical. Comp.  $\dot{q}$   $\dot{\psi}$ ,  $\dot{\omega}$   $\dot{\theta}$   $\dot{\psi}$ , அத $\dot{\psi}$ , தா $\dot{\psi}$ , ஆ $\dot{\psi}$ , த $\dot{\psi}$ . c. eggu. This is contracted into இ $\dot{\psi}$ , q. v.)

Despise: எள், அவமதி, கிந்தி, 58, 117, 136, 157, 159, 180, 219, 235, 321.

III. இக|ல், n. jealous rivalry, 137. [In M. = a fight. See K.]
Nig. இகல் பகை அலி பேரர் முப்பேர்.

к. இசை IÇAI, agree. [இயை. s. या. м. IYA. See இய.]

1. இசை, v. (§ 57)=இயை, இயலு, fall to the lot of, 60; be possible, 95, 111, 181; succeed, 152, 194 [comp. Nīti. 97]; be innate, 187; sound out [இசை=harmony], 257.

11. இசை, n. fame, 338. [s. यशस्.]

['இசை கெட்டான், one dead to fame.' Kalit. i. 10. See also Nīti. 2, 82.] Nig. இசை புகழ் இனவி பாட்டாம்.

இதழ் (அதழ்), lip; petal, outer scentless leaves, sheathe, 221. பாள; இஃ, பூவிதழ். [м. ітнаі.. s. स्थर.]

Nig. இதழ்பிணயேடு பூவின் இதழ் உதடென இம்மூப்பேர்.

இட் пр='place.' [м., с. ide, ede. т. eda.]

I. இடம் (n.) = இடன்.

1.=place: @\_\$\$, inf. base for 7th case; (with verbal roots) 51. [G. 153. eq is euphonic] = where or when, 329.

இடம்பட, extensively, 116.

இடமுடைய, vast, 300.

2. = time : சமயம், 11, 91, 149, 384.

3. = the left side: 300, 388 (opp. acoub). [In this signification it is probably = acoub, 'north.' So standar's right hand' and 'south.' Comp. Schrader's Prehistoric Antiquities of the Aryan Peoples, by Jevons, p. 254.]

п. இ. v. (§ 68) give, put: Сыт. , தரு.

[This is ultimately from @; and @=place. Its other form is # for @w: comp. Tel. See also @@. M., C., T. S. दा, धा.]

இசுள், they will give, 207.

Used as an auxiliary. (§§ 254, 263.)

வித்திடு, sow, 243.

மறந்திடுக, forget, 291.

சழி, degrade, 248.

கடிப்பிடுகண், the place where they apply the drumstick, 100.

இடி| த‰ = left, abandoned in the burning ground, 49. With காடு, 96.

இடுகீற, ashes of sprinkling, 66.

இட்டு (§ 77), p. adv. part. 'having given.' = விட்டு, 15, 48. = போகிடு or போகவிடு, 393 : 'let go.' இட்டன்ன (see அன்ன) redundant (=சூன்றிஞல் போலும்), 44, 237.

அத்திட்ட, dyed red, 281.

- ии. இ@ has an idea of compression. [Comp. இ. с., м. ірикки.]
  - இட்டு, (adj.) small, narrow, poor. இட்டாற, straitened circumstances, 288.
- к. இ®க்கண், want, straitened circumstances, 141, 348, 382. [Comp. கண். м. іраййа.]

இடுக்கம், avarice : உலோபம், miserliness.

இடும்பை (ம்பு + = தன்பம் = T. iḍumu. Comp. உடம்பு and see ஐ), want, poverty; annoyance, 107, 282. [K. 1045. N. M. K. 97.

'The heart knows its own bitterness.' கள்ளின் இலம்பை களிஅறியும்; கீரிலம்பை புள்ளினுள் ஓங்கல் அறியும்; கிரப்பிலம்பை பல்லபெண்டீர் ஆளன் அறியும்; கரப்பிலம்பை கன்அன் அறிந்த விலம்.

The trouble from toddy the drunkard knows;

The trouble from water the sea-gull among the birds knows;

The trouble from poverty the master of many wives knows;

The trouble of concealment knows the thief.]

இடர், affliction: the pinch of poverty, 113. [м., с.]

1V. <u>@</u>年, v. a. 1. thunder, send forth bolts, 100. [§ 64.] 2. crush, pound in a mortar, 156. [Comp. **அ**年. M., C., T.]

v. இடை, (n.) = நடு: middle.

As a sign of 7th case. அசிடை, by the wayside, 192. [G. 63.] இடையாக, meanwhile, before they die, 119. இடை, the middle course [a form of இடம்], not worthy of praise or blame, 365. இடை, the middle sort of people, not base (கடை) nor first rate (கில), 297, 366. இடையிடையே, everywhere between, 46. இடைடிகிர்த, knowing (it) through and through, 54. இடையிடை, commingle [மிடை], 80. இடைகிரி, change, deteriorate [கிரி], 216. இடைப்புகு, go into the midst of, 254, 255, 314.

Nig. இடைகடு என்ப மற்றம் இடப்பெயர் நகப்பும் ஆமே.

இம் IM. [M. IMA; *chima*; Tu. *sima*. c. *imĕ*. Comp. செமிட்டு. s. निमिष्. கிமை.]

இமை, n. a twinkle of the eyes : நிமை.

- (1) v. (§ 64) wink, close the eyes, 302, 323, 345.
- (2) shine, twinkle as jewels, 127, 146, 361.

இம்மி (I) a very small fraction :  $\frac{I}{I,075,200}$ ; an atom.

(2) மத்தங்காய்ப்புல் அரிசி, the small seed of a wild grass, 94. [M.]

[Jī. Chin. iii. 3: 'இம்மியன நண்பொருள்களீட்டிகிலி ஆக்லி, accumulating a treasure by collecting minute gains.']

இம்மென், 392, 'with pattering sound'=so as to say IM. [H. B. § 273.]

இய் IY = இசை, fit. [s. या. இக.]

I. இயல், (n.)=nature: குணம்.

மெல்லியல், tender-(natured), 86.

இயனெறி = நல்லொழுக்கவழி, the path of natural piety, 294.

இயல்பு, nature: 74, 144, 205, 384=குணம்; goodness: 187, 224, 244, 292=சற்குணம்.

['இயல்பிற்றொழும்பு, an ill-conditioned servant.' T. 67.]

இயற்கை, 111=natural course.

II. இயலு, v. (§ 70) be possible [comp. ஒல், இயை, இசை. M.]; be composed of, 353.

இயற்ற, v. (§ 160) use effort, bring about, 194.

III. 2mu, v. (§ 57) = 2me, be practicable; combine, adhere to, 91, 210, 306.

இயைக்த=உள=ஒல்லும். Comp. 36, 271, and 272. இயைவ=இசைக்தவை, what you can, 94, 95.

இतं IR [= உ.அ. In c. as in Tamil. M. iri. Not in Tel.; but ira='place.' Comp. s. जस; Lat.er-am. Old Can.iha].

1. இர, v. (§ 60) sit, 29, 254, 334; remain, 268; be, 61.

As an auxiliary: 5, 9, 19, 162, 323, 345. இருக்கேன், I who was, 389. [Comp. 126.] இருப்ப a future (aoristic) infinitive absolute: 'while they are left in poverty,' 264, 265. இருப்பினும், 254 = இருக்காலும் [G. 142. H. B. § 100]. இருக்கற்ற, 254, 'as though he were;' see அற்ற under அன். இருக்கன்ற, see அன்ற under அல். இருக்கு is for இருக்கதை, 'it is not a thing that ever was,' 258. இரு | க்கை, a seat, 143.

II. இர்='dark' [c. ἔτἔ. s. τιfa]; only in derivatives. Hence இரும்|பு, iron, black metal. Comp. செம்|பு. இருள், darkness (see உள்). [м., т. irlu.]

III. இரு, two = இரண்டு, ஈர்: 18. [§ 172.] இர | மை, two states, this world and the next, 129. இரண்டும், both. இரட்டி, n.= twice as much: ' as though from இரஞ, 'become double;' and இரட்டு, 'make double.' இதவர், two persons, 75.

iv. இரு, *adj*. great. [Comp. உரு, உற, and இறை.] இரும் = பெரும், 168, 178.

இரிக்தைக்க, 79, is doubtful. See இரி.

In Kalit. i. 27 we find மறக்கைக்க = மறப்பாராக! Naccinārkkiniyār says this is வியக்கோட் திரிச்சொல், 'an anomalous form of the optative.' (G. 85.)

? இரிக்கை for இருக்கை உ இருக்காய், 'thou wert;' used as a noun = 'thou who wert.' (G. 77. See 126.) Then க்க for க்கு: a poetic license = 'to thee who wert (on pleasure's side).'

(C. ere. M., T. eruvu.)

I. இர, v. (§ 66) = யாசி, பிச்சைகேன், beg, ask.

1, 145, 270. இரவாதார் = இரவாதவர், 296, 305, 306, 307, 308. Often found with கர, 'refuse.'

2. இர|வ, 40, 303, 305, 306, mendicity : யாசகம். Comp. கரவு.

இர | வச்சம், 'dread of mendicancy,' ch. xxxi. இர | வாமை, 95.

3. இர வலர், mendicants, 279. [இரவல்.]

@A, v. (§ 57) be driven away, take to flight, 212.

இரிக்கைக்க = ஒழிக, 'be it put away!' 79. But see இருக்கை under இரு. [Comp. இழி, இறி, and S.  $\tau$ .]

இரு|க்தை (இருக்து), charcoal: கரி, 258 [? √IR='dark' (இருள்)].

இரு|ம்பு, iron, 122. (From இரு 11.)

[T. inumu. M. and irimbu. Metals for which there are pure Drāvidian names are பொன், வெள்ளி, இரும்பு, செம்பு, வெண்கலம்; all connected with colours: and இரசம், ஈயம், தகரம், பித்தின், தாமரம், அத்தகாகம் (其, 和祖, 何可志, 而理, ரும்புப்).

Of these Qure is the only real Tamil name, the others are epithets. Gold was found in the South in abundance from pre-historic times.]

இரை, (n.) = 2 ணவு: food, fodder. Provender of animals; prey, 193.

[Comp. 2007 & C. ERE. M. IRA. T. ERA (era = erra = 'red').]

இல் பட இன்.

This  $\sqrt{}$  is found in Tel. in  $L\bar{E} = not$ , formed from  $\mathfrak{A} = not$  by apocope. So  $r\bar{a} \mid du$  from  $\mathfrak{A} \mid \pi = not$  and  $k\bar{a} \mid du$  from  $\mathfrak{A} \mid \pi = not$  (in French le and la from il  $\mid le$ , il  $\mid la$ ). As noun = illu = nous. As postposition lo = in.

In M. il, ola. In C. il, im, inda. Also alli, illi, elli seem to be from the same  $\checkmark$ . In Tuda it is ox.

Comp. உள், அல், உற, உளி, உழி.

Considering that as, as a verb, is chiefly found in the purely negative mood, may it

not really be originally, in itself, positive and = உள், உற, இரு? Is it connected with கில்? [See க்.]

I. 286, 2967, an inflection = in, at; from; than; like; of. A sign of the locative case. [G. 61, 63.] 8 = in, 99, 138, 359. [Comp. C. D. G. p. 197, etc.] 52, 219 = than: both 286 and 287.

II. 26, 26, 26 if, form a subjunctive mood, when added to the verbal root, with or without 5, 45, 4, etc. [G. 86. H.B. § 95-98.] This is allied to 56, q.v., 1, 4, 139.

To this உம் is often added; and = 'although.' See ஆகிலும், எனினும், 41, 56, 139, 320, 360, 383.

III. இன் (rarely இல், see note on 352) is a serfison or euphonic increment, often used for a case-ending, or to connect it with the crude form or stem. அன் is another form, 56.

IV. @a, n. (1) a house: 42, 30, 198, 210, 225, 326, 363, 383.

- (2) A housewife: இல்லாள், இல்லவள், மீனயாள், தாரம், I, 86, 158, 383.
- (3) A noble house, or family: தடி, 146 (with மிற), 212, 320, 358.
- (4) Domestic enjoyment : வாழ்வு, 13.

இல்| லம் = இல் : 53, 207, 210, 225, 274. In 293 = இல்லான். அட்|டில் [அடு], cook-house : சமையல்லிடு, 363. புக்| இல் [புகு], refuge, 41. இல்| லகம், house, 361.

V. Q. o. v. (G. 125. Comp. A.), used in negation of existence, or of possession, when it governs an accusative case.

- 1. (1) Root used absolutely in predication: opp. to உண்டு, 7, 16, 21, 52, 99, 140, 284, 320; (2) as வினத்தொகை, 5, 242, ch. xxvii; (3) with ஆகும் redundant, 360.
  - 2. இல் బ (இல் + ਓ), 6, 13, 283.
- 3. இல் | லா, இல்லாத. Adj. part. opposed to உள்ள: 14,52,91,138. இல் | லாதான், 281, 361.
- 4. As conj. noun, G. 93; or part. noun. இல்லான், 65. இலர், 35, 50, 284, those without, 157, 205. இல்லார் (= the destitute) 158, 210, 219, 283, 320, 336. இல, they are (things that are) not, 344. இல்ல, 219. இலிர், ye are not, 165; are ye free from, 284. இன் | றீ [as though from v. இன்ற], destitute, 68, 75, 198, 242, 250. இன் | றீ (இல் + ற) = இலில், is not, 132, 324, 358. இன் | மை (இல் + மை. Comp. அன்மை, உண்மை), absence of, 61, 106, 251, 372, 381, ch. xxvi; poverty, destitution, ch. xxix, 308 [opp. உடைமை]. இல | சனர், 138 [see ஆன்].

### இல ILA. [T. VELA. M. ILA. Comp. s. **கபூ, கயு, or वि + கடி.** Allied to வில | ங்கு, விள | ங்கு. Comp. வெள், ஒள்.]

இல | ங்கு, v. (§ 62) glisten, shimmer, 227, 344.

[Ji. Chin. i. 237: 'வாள் எபிறிலங்க கக்கான், he laughed so that his bright teeth glistened.']

இත, leaf, 244, 359. [M. ILA. C. ELE, RĀLE. Comp. ඉති.]

இலக்கணம், sign, 399: குறி. [s. **கவுப்**.]

# இழ் IR. [M. Comp. சுழ, இற. T. eļuvu='loss.']

1. @\$\mu\$, \$\nu\$. (\§ 66) lose: sacrifice, 9, 10, 199, 251, 277, 287, 336.

11. இழி, v. [c. 11.1. M. 11.1. Comp. இளி, இடி, விளி, விழு, @\varphi.] (\square\square\square\square\square\noing) suffer degradation; degrade.

இதி 4, disgrace; pain, 79. இதி ப்பு, contemptuous treatment, 163. இதி ந்தலை, low, contemptible things, 259. @\$\phi | \$\pi\$ \$\pi\$ [\$\pi\$], things worthy of contempt, 302. [Root இழி for இழிக்க.]

к. III. இழு க்கு, (n.) fault, failure, 362. [Орр. ஒழு க்கு. Comp. @(1/2). As v. 'slip.' T. 14.]

к. iv. இழை, v. 'determine.' [§ 64.]

[@mu = yarn, thread; (met.) jewel, jewelled lady.] Assign, spin the thread of destiny, 6. Plan, hasten on, 330. (Some read along.)

In 361, comm. says: 'with jewels glistening as lamps:' இழை = ஆபரணம். Better perhaps 'lamps hung in rows.' ஆயிழையாள், she who wears choice jewels, 372. [Comp. C. and see us. M. IRA. C. ELE.]

### இள் பூ.

к. і. இ=கு $\varphi$ , tender. [Comp. இ $^{2}$ а $\pi$ , இ $\dot{\varphi}$ , இ $\dot{\pi}$ . т. іL|А; LĒ|SU='light,' LĒ|TA='tender.' M. IĻ|A. C. EĻ-E. s. ਲੂ.ੀ

இன | மை, இள்மை, yonth: இனமைப்பருவம், [காமக்] குழவிப்பருவம், from the age of 16 to 32, during which a man is called क्रावा or बीटिंग. In S. युव, यौवन, whence Tam. எவ்வனம், இயவ்வனம், யௌவனம. பயன்படுமிளமை = எல்லா இன்பங்களேயும் அநுபலிப்பதற்குரிய இளமை. Also (S.) பாலியம். இளமைகியேயாமை, the transitoriness of youth, ch. ii, 11, 17. 53, 55, 102, 181. இனம்பிறை, the young (crescent) moon, 241. [H. B. § 131. e.]

11. 22m, see 2m, a mere variation in spelling, 55. இளயான், a youth, 65.

இளே யர், 351.

இளயம், we are young, 19. [G. 93.]

III. இளி, disgrace: இழிவு, இளிவரவு. [Opp. ஒளி, இளிவு. 40, 62.]

[Comp. Qd, Qu, Qf, Qp | &g, where the idea of going down is common. C., M. IL-I = 'descend.' Anc. C. ELA.]

# Di IRR.

I.  $\mathfrak{D}p$ , v. (§ 66) pass on, by, away; die; surpass. Opp. பிற. [Many roots with ற்: அற, பற, மற, துற, திற, கற, சிற.]

இறவரதார், those who have escaped death, 7, 14, 61, 156, 300, 354. இறப்ப, surpassingly, 38, 99, 174, 223, 228. அதவிறக்க, and beyond that, 188.

[Comp. இp-前房, இp-毒房, இp; இs, இp, etc. In M. S. 哥.]

11. @, v. (§ 68) come to an end, die; be broken. [Comp. @p, Ap. M.='drip.' C. √IRR.]

இறுகாலத்து, in the time of death, or ruin, 110. இறம் அளவும், till they die, 209.

இற்றுழி = இற்றவுழி, when it is broken, 48.

ии. இற (க, v. (§ 62) become tight.

[M., C. IR-a(u, un, i)-ku. T. IR-u-ku. Comp. @@.]

இறுகிறுக = சிக்கென, யாப்புற, tightly, 328.

இறுகிறுகி = பத்திரப்படுத்தி, சிக்கென்றிருக்து, tying tightly, 328.

K. IV. இறை | ஞ்ச, v. (§ 62) = வணங்கு, bow before, 304. [T. VAN-CHU. இறை, a lord.]

v. @pp, v. a. (§ 64) draw and pour out, 184, 231.

இ(ன்) in [@ demonstrative]=this, thus, here, now.

I. இன்னே, even now, 55.

இன்னினியே, this very instant, 29.

இன்ற, to-day, 36. Comp. 350.

11. இσώ, race, kind, family, genus: προμώ, 146, 180, 244, 245, 283, 290.

தீயினம், evil association, 179, 240.

கல்லினம், the good, ch. xviii.

செற்றினத்தார், the mean, 204.

இனத்தர் (ஆர்), 85. [Comp. இணங்கு.]

ии. இற்ற [இன் + த], of this kind, thus, 49, 50.

IV.  $\mathbb{Q}$ % $\mathfrak{g}$   $[\mathbb{Q}$  $\overrightarrow{a}$  $+ \mathfrak{g}] = \mathbb{Q}$  $\mathfrak{g}$  $= \mathbb{Q}$  $\overrightarrow{a}$ a $\mathfrak{g}$ .

v. இன்|னர், suchlike persons, 205.

[Comp. B. I. S. 550:

### ' ऋयं निजः परो वेति गणना लघुचेतसाम्। उदारचरितानां तु वसुधैव कुटुम्चकम्॥

"This man is ours, that is a stranger:" so reckon men of light mind; to men of liberal understanding all the world is as their own family.']

இன்ன, suchlike things, 143.

vi. இண |யர், such, of such account, 205.

[இன் + ஐ an adj. affix. Comp. அடோ, எடோ, தட்டா.]

vii. இன் is a mere euphonic insertion in forms like நடையினர், 13. (G. 93, 108.)

[M. Comp. @2007, @600 has meaning of 'connexion.' See @60.]

VIII. இன்றி, இன்று, இன் மை, see இல்.

# இன் in, sweet, pleasant, $\mathcal{E}(\dot{\omega})$ . [C. IM, IN. M., T.]

I. இன், adj. [H. B. § 131] sweet, precious, fresh (not salt), pleasant. [இனிமை is used to distinguish it from இன்மை (இல்).]

இன்சுலை, 156. இன்னுயிர், 62, 323. இன்னீர், 245. இன்சொல், 73, 146. As a குறிப்புவியா, G. 93. இனியாள், 384. இனியார், 338, 365, 369. இனித, 137, 207, 219, 259, 364, 384. இனிய, 76, 306.

- II. இன்பு, இன்பம், pleasure, 54, 60, 79, 81, 84, 247. With உத, 'enjoy,' 39, 74, 209, 235, 327. [Comp. தன்பம, தட்பம்.]
  - III. இன்|ஞ, the negative rel. part. of a verb இன்|ன=be sweet, etc. (g. 89-92)=bitter, evil.

இன்ஞச்செர்க், 66. இன்கு = இன்குதவைகள், injuries, evils, 67, 76, 186, 225, 226, 227, 306, 335. இன் | தர், enemies, 378. இன் | தர், 174, 237, 339. இன்குத், 119. இன் | தை affliction, 54, 60, 297. இன் | தூத்கு [comp. பெரல்லரங்கு; M. innaṅgam], 11, 355, trouble.

#### ÆĪ.

F. I.

- 1. A demonstrative letter, intensive of @. Comp. 4, 4.
  - (1) 平 | 遠受, adv. here: [ 遠 | 要 as in இ 遠 要, 多 要 遠 要, etc.], 6, 15, 70, 182.

ஈண்டை, adj. pertaining to this world [see ஐ], 331. ஈண்டு, v. grow; accumulate; abound: 38, 109, 245 (§ 62). ஈண்டுக்கால், the time when Divine Providence wills that a man's resources should develope, 93. [In K. ch. xxxviii it is ஆகூழ், அதையும், கன்றுக்கால்.] ஈட்டு, v. (§§ 62, 160) collect, store up, hoard, 10, 280. [The M. iḍu: nasalized.]

II. #, v. (§ 57) give, [as a superior to an inferior. Comp. Свя, \$\mathscr{G}\$, \$\mathscr{G}\$,

ர | தல், a bestowing in charity, 95, 98. ச | வத, சுவார், 146, 181, 279. சு |ய, 132. சு |யும், 200. சு |யார், they bestow not, 270. ச | கலான், he gives not, 273. சு |யாய், 308, 'give!' or 'givest thou not?' ச | ை, a giving; a gift, रानं, ch. x. ச | யா | மை, a withholding, 145, 299, ch. xxviii.

III. #, n. a fly, 61, 218, 259, 389. [T.  $\bar{i}ga$ .]

πi ĨR.

1. ஈர், adj. form of இரண்டு = இரு (§ 172).

няй, п. [ві, впяй. s. नीर, नार. м. īram or īrram.]

'Moisture,' 115, 360; புல் ஈரப்போழ்து, 'a time of drought,' by met. 'coolness, pleasantness, favour, affection,' 138. [Comp. the double meaning of காரம், கசை, குளிர்.] ஈர்ம் (adj. form), 46, 'cool, fresh, moist garland,' 113.

Nig. # $\mathfrak{s}$ ေယြ ကြ၏အော်အော်မြေသလားမှာ. I. = coolness. 2. = affection.

['ஈரமில்லா செஞ்சத்தார், loveless souls.' Mū.]

III. яз, v. (§ 64) drag, 26. [Comp. இழ. с. hīru. A. с. iļu. м. iṛu, iṛ. т. iḍu. s. हृ.]

IV. A termination of 2nd person plural in verbs, [@ $\dot{r}$ , from  $\dot{\varepsilon}\dot{r}$ ,  $\dot{\varepsilon}\dot{\omega}\dot{r}$  (G. 77). In T. ru,  $\ddot{a}ru$ . C. iri,  $\ddot{i}r\dot{i}$ ], 6, 7, 18.

சுனம் [s. हीन] 'absence of, lack of'=இன்மை, so='dishonour,' கனவீனம், 40, 198 [§ 133].

ஈன் īn.

ஈன்ருள், 'mother :' பெற்றதாய். [Comp. ஈ (க் strengthens). T. I-nu (du, ta). C. ī, īt. M. I-Ham, 'womb of animals.' The Eng. YEAN offers a tempting, but delusive, analogy.]

ஈன், (v.) bear, produce [§ 56 (III)], 199, 201, 400.

#### உ Ŭ.

2\_ Ŭ.

1. One of the demonstrative letters. See under 4. [G. 3, 5.] Comp. S. 33. In old M., C., Tu.

2. It is used as a euphonic insertion [சாரியை. G. 108]. மனிதன் + உ + கு.

3. 2 is cut off in certain cases. [G. 24.]

4. It is a termination of past adv. part. [G. 86.]

5. 2 becomes very short in certain places, and is changed into a very short @. [G. 15, 24.]

6. உ is put before Sanskrit words when beginning with r, l, introduced into Tamil:

7. 2 is a neuter termination, As etc. In Telugu = i.

8. As a sign == 'two.'

9. In other dialects it is often replaced by 0; and indeed this is a common vulgar pronunciation in Tamil.

உகிர் = நகம், nail (of finger or toe), claw, talon; finger, toe, 198, 206.

[C. uguru; M. ugir. In T. gōru. Comp. S. नख, नखर.]

к. உ | த ugu. [Comp. உ | திர். м. ukku. с. ugi, ukku. т. и-du-gu, ūchu.]

I. 25, fall down, be shed,  $v. int. \S 68 = 25i$ .

உக்க, which have fallen, 45.

உதினும், though it waste away, 292: இீன.

[' வீய்க்குகல், the perishing and dispersion.' Ēl. 11.]

II. Pour down, v. act. § 64=9\$\(\sigma\). \*sigma=\(\sigma\), that will pour down abundantly, 269. [This may be formed from \(\sigma\).=' down.' See under \(\sigma\).

உசா, உசாவு, உசாஅ, (n.) kindly sympathizing enquiry, 201.

Here the compound = 'his friends who crowd round to enquire, consult, and sympathize.' [Comp. 431, 3131; C. ose.]

[In A. N. C.

'உணர்ச்சி அச்சாக உசா வண்டியாக,

With wise apprehension as the axle, mental investigation as the chariot . . .' Comp. 48.]

K. உஞ*ற்ற*, v. (§ 62). [Comp. உட*ற்ற*, ஊங்.] = முயற்கிசெய், use effort, 32.

K. ഉட் UD, (ഉണ്), ഉட, ഉത.

I. உட. [Comp. உள். T. odda, oḍa, tōḍu. M. uḍa, uḍan. C. ōḍa | nē.]

உட|ன், a particle expressing *co-existence*: used as a post-position. H.B. § 240. = ஒ $^{\circ}$ ,  $^{\circ}$ , 332.

[Comp. தொடு, தோடு, தோழமை, தடர்], 'forthwith' = உடனே (adv.), 4. [உடன்படு = agree.]

உட|ங்கு, adv. (comp. ஒரு|ங்கு. ங்கு forms adverbs : அ|ங்கு), together with, altogether, 173.

['உடங்கு சீர்வேட்ட உடம்புயங்கியாகோ, elephants with suffering bodies seeking water in troops.' Kalit. i. 12.]

உடும்பு, body: தேகம், யாக்கை, சரீரம்.

உடம்பினர், உடம்பினவர், those whose bodies are ..., 379, 380.

II. உடை [с. oḍave].

உடை, possessions, = செல்வம், wealth.

உடைப்பெருஞ்செல்வர், those who have wealth of possessions. உடை for உடைய, 274, 368.

[' உடைப் பெருஞ்செல் வந்தயர்ந்த பெருமை அடக்கமி துள்ளத்த ஞகி நடக்கையின் ஒள்ளிய எல்லான்மேல் வைத்தல் குரங்கின்கைக் கொள்ளி கொடுத்து விடல்,

The putting upon a man of undisciplined mind and who is not virtuous in conduct, the lofty greatness of a wealthy estate, is like putting a firebrand into the hand of a monkey.' எ: வைத்தல்.—ப: வீடல்.—செ. ப. பொ: பெருமை. P. M.]

உடையான், a possessor, 59, 264, 292. உடையான் = உடையான், 16. [T. oḍayuḍu. C. oḍeya. M. uḍama.] உடையார், men of property, 160, 337. உடையர், 262, 263. உடையீர், ye-possessed of, 7. [G. 93.] உடைக்க, it that has [G. 93], 28, 87, 102, 111, 147. உடைய, that possesses, 160. Hence a sign of 6th case. G. 62. உடைமை, possession, 233, 251, 281. [Opp. to இன்மை.]

ии. உ® [м., с.], v. (§ 64) put on, wear, \$11, 264.

உடாஅத = உடுக்காமல், 10. [G. 90.] உடுப்பு, உடுக்கை, உடை, 141 : ஆடை. [Comp. புடகை.]

IV. 2.56) become broken, perish, 57, 284. (Tr. v. § 56) break, burst, 222.

# உட்|கு upku. [Comp. к. 921, 1088.]

1. உட்கு, n. reverence, 102. [Stronger than அச்சம்.] உட்குடைமை, awe-inspiring mien, 188.

உட்குடையாள், one whose bearing compels respect, 384.

и. v. (§ 62) dread, reverence, அஞ்சு.

உட்க, கெஞ்சுட்க, so that their gorge rises, 49, 50, 164, 188, 384.

உட்கான், on what grounds, I wonder, does he not dread the entrance . . . ? 83.

[Comp. 255 and M. In Nīti. 8: '2150 and attended with shyness.']

ഉത്ത UNA.

உண் (§ 66), -க்கு, v. tr., -ங்கு, v. int., make dry, 258. [Cog. உலர், புலர். м. Comp. s. उन्ह्यूस्.]

к. உண் uṇ, see உள்.

к. г. г. உண், v. eat; drink; suck, imbibe; enjoy: அருந்து, தகரு. [ 🗸 உள், н. в. §§ 56 (III), 70, 265.]

 $\Pr$ .  $\frac{2 \cdot \sin r}{2 \cdot \sin r}$   $\left\{ \text{ $\mathbb{B}^{\mathbb{C}}_{p}$ sir, (Pa. $2 \cdot \sin r$ CLsir. } F. $2 \cdot \sin r$ CLsir), eat. 
ight.$ 

[C. ān. M. UNNU.] உண், 135 [G. 153]. உண்டரோ, 18. உண்டார் [G. 82, 95] I. = உண்டவர்கள். உண்டு, having eaten, 191, 268, 271. உண்டன், as though it ate, 16. [அன்ன.] உணினும், though they eat, 184. உண்பார், they will subsist, 85; those who eat, 235. உண்ணும், 7, 210, 382. உண்பர், 263. உண்க, 2 [G. 85]. உண்ணுமின், eat ye! 303. உண்மின், 94 [G. 84]. உண்ண, so as to enjoy [G. 140]. உண்டல் = உண்ணுகல், 206, 217, 271 [G. 94]. உணல், 302.

Neg. உண்ணன், 9, 80, 157. உண்ணேம், 366 [G. 89]. உண்ணத, 10, 300 [G. 90].

உண்ணற்க, 80 [G. 92]. உண்ண(த), 96.

2.  $2 = mi | \varphi$ , food:  $(+\beta)$ . C. unini, I, 43, 363 = 2 mag. [It may be imperative = eat!]

3. ஊண், food. [So பேற from பெற. G. 96.] Hence

4. ஊட்டு, (§ 62) feed, supply with food; dye: [c.  $\bar{u}du$ ], 1, 26, 40, 345, 396 [so ஈட்டு from இடு].

II. உணர்(ரு). [Obs. many verbs are formed by addition to √ of அர், இர், அ, இழ், மு.]

1. v. (§ 56). Understand, feel the truth of ..., appreciate, 4, 39, 106, 144, 182, 239, 247, 292, 321, 365. Come to an understanding, be reconciled, 384; resolve, 27. உணரந்பாந்நன்று, is not within their comprehension, 143.

2. உணர்|வு, n.=விஞ்ஞானம், this is higher than அறிவு which=ஞானம். [See Chhāndogya Up. vii. 11.]

உணர்வுடையார் = உணர்வுடையர் (opp. உணர்விலார்), men of understanding hearts, 196, 264, 270, 386. உணரவுணருமுணர்வுடையார், men of thoroughly . . . , 247. அண்னுர்வு, subtle, refined understanding, 233, 251. உணர்விஞன், to him who fondly deems, 25.

உண்டு, see உண் = (I) 'having eaten;' or உள் = (2) உளது = 'it is;' or (3) விணாச்சம் with ஆ.

உத் பா.

1. உதிர். [Comp. உகு, உதற = வீழ், விழு, fall off, fall to the ground, 17, 19, 45.]

К. II. உத அ, v. (§ 62). [м. UTAGU. Т. ODA. С. ODA.]

Serve a purpose, help, be of use, serve out, 218, 334, 363. [Niti. 8: 'அவைத்து வாத, being of no service in the assembly.']

உத|வி, help, 34. [M.]

உபாயம் = முயற்சி [s. **उपाप**. **उप**+र], stratagem, prudence, method of treating an enemy, தந்திரம், 119.

K. உப்பு = லவணம். [Comp. உவர், உவரி. M., T. uppu = 'salt,' ubbu = 'swell;' as a v = 'swell,' and so in c.]

Salt, 133. உப்பு ടത്ത உണി, brackish water saturated with salt, 245; zest, 391. உப்பிலி [இல்], insipid, 206, 289.

[Jī. Chin. xiii. 'உப்பிலிப்புழுக்கல், rice boiled without salt.']

உம்மை, see உய்.

(I) See under கீ: for தம்மை.

(2) The other, some other world, or state: ωϼͽωω. [Comp. உώ⊔τ, ᡚἁ∞ω, εℓε., 58, 85, 94.]

உம்பர். [s. **उपरि**.]

[ $\sqrt{2}$  ... Here  $\dot{u}$  is euphonic, and அர் a plural termination. M. Comp. இம்பர், அம்பர், எம்பர்; and see note under அ.]

- (1) The upper, celestial world, 37.
- (2) The immortals, 137.

உகி, n. [m., c. *ummi*. T. *umoka*, ūka. Probably from உகிழ், 'spit out'], 'husk,' 221.

్ ఒబికడ్రస్త్రీకి అండలూక్ అండా, they will hurt their hands by beating husks in a mortar.' T. 28.]

ห. உ | เบ๋ บ | y. The real root is உ= 'up.' See அ.

ா. உய், v. (§ 57) escape: பிழை. [м. uy.]

உய்க்கூரர், I. they have escaped, or been saved from, 277; 2. those that have escaped, 6. உய்க்கு = தப்பி, 23. உய்க்க, neut. noun pl. nom. [G. 95] 277: the things from which they have escaped (are) many. உய, 5. உய்ம்மின், 'scape ye! 20. உய்ய, so as to escape, 53. உயல் ஆகும், 97. உய்யார், 164. [Comp. Nīti. 96.]

['புள்ளுவர் கையினும் உய்யும் புள்ளுள, there are birds that 'scape even from out the

fowlers' hands!' Ji. Chin. xiii. 333. See ib. u Sai, 36.]

II. உய், § 64. [Comp. c. йү, бү; and т. оъ.] Cause to go together; collect, 10, 318.

உய்த்த, carry forth: செலுத்த, 25. [In  $N\bar{\imath}ti$ .='employ, expend, cause to go.'] உய்த்த விடினும், though you drive, 101. உய்ப்பர், they will dismiss, or direct their minds rightly, 66. உய்க்கும், guide, 59.= செலுத்த, 119.

к. III. உயிர்=s. पुरुष, இவன், ஆன்மா. [In с. изиги. м.]

(1) n. life, 62, 206, 220, 323; living, being, 130; lifetime, 286.

ஆருயிர், dear, precious life, 238, 330. [See அர்.]

(2) v. a. n. (§ 64) breathe; emit, exhale.

உயிரா = உயிர்*த்து*, sighing, 33. [§ 97.]

உயிர்க்கும், wasting, breathing (odours), 108, 349.

IV.  $\mathbb{E}u\left\{\begin{array}{c} \dot{\mathbb{E}}(\mathcal{F}) \\ \dot{\mathbb{E}}(\mathcal{F}) \end{array}\right\}$ , v. (§§ 62, 160) afflict; suffer, 391.

v. உயர் [உசர்]. உயரு, v. int. (§ 60) rise, be lofty, 77, 223, 283.

உயர்குடி, a high family, 199. [G. 153.]

உயர்|த்து, v. tr. (§§ 62, 160) exalt, 248.

உயர்|வு, higher things, 304.

K. உரம், உரன், உரன, உரவு, [comp. உரு (3). s. उरस्. м., с.] (n.) strength: வலி, 57, 65, 88, 153, 175.

உரவுக்க், 'the rushing torrent.' It is obviously a larger stream into which the sewer discharges itself, before becoming a தீர்த்தம். உரவு for உரம்=' strength,' or for உலவு= 'undulate.'

[ Naid. xx. 13: '.... உரவுகீர்க்கருங்கடலுலகுகாவலன்,

The ruler of the world (girt by) the black sea with its mighty waters.']

உராய், v. (§ 57) rub against.

[Comp. உரை, உரிஞ, உராய்ஞ்ச, உரைச, உரைக்க. M. ura, urasu. C. orasu.]

உர், உரி ur | 1. The root idea is 'propriety, peculiar fitness.'

உரு uru (உருவு, உருவம்). [From s. கர், form, beauty.]

I. (1) form: உரு, 118, 240. (2) beauty: அமகு, 102, 274. ? வெப்பம் in 90.

II. (3) adj. much, great. [S. Comp. ag, est, and est.]

III. (4) v. (§ 64) உருத்த = எமுக்த, vigorous, 304.

[Hence உருப்பு, உருப்பம் = anything vehement, violent ; heat. சலித். i. 16.]

உருகு, v. (§ 62) [м. Comp. c. uri] melt, 305.

[In 90 some read உருக + எமு, making உருக = உட்கு = 'dread.']

உருமு, a thunderbolt: இடி, 164. Often உருமேறு.

['ஊற்றடை கெடுவரை உருமுடன்றி டித்தென, as though from a lofty hill, from whence fountains flow, an angry thunderbolt came crashing down.']

മത്യ, 223. Either from v. ഉത്യു= pass through; and so = (I) 'through, in, in the midst of;' or (2) from s. **E** $\P$ ; ഉത്യാന്, and ഉത്യ= 'beautiful.'

**உரை** urai. [Syn. சொல், கூற, அறை. M. c. ore.]

1. 2007, v. (§ 64) speak, say, tell; explain, 32, 64, 71, 73, 78, 80, 88, 155, 157, 169, 196.

உரையற்க, speak not, 71.

உரைப்பில், if you speak=உரைத்தால், 227, 254, 257, 292, 313, 321, 322, 376.

உரையாதி, say not, 390.

2. 2. 319. [See Nan. 21-23.]

உல் UL=fail, waste away.

உல, v. (§ 66) dry up: fail, perish [м. ulayu. c. ole.
 உலர், உ%, உலற. Comp. புலர்] 93, 168, 185, 289.

உலகாமுன், before it perishes, 22. [G. 91. H. B. § 220.] உலப்ப, 3. = கெடுக்க, வருத்த (= உலர்ப்ப), when they bring ruin.

II. உல ற, v. (§ 62) be worn out, 141.

III. உ2ல, п. [с. ole.]

1. A forge, 298. [Nīti. 56.] 2. Boiler, cooking pot, 114, 331. [As a verb = 20.]

K. உலகு, உலகம். [S. **लोक**.]

<sup>1.</sup> A world; the world. 2. The universe. 3. The people in the world. 4. The wise, 15, 21, 74, 97, 100, 119, 132, 140, 185, 196, 204, 254, 273, 337, 368. also so, heaven, 233.

உவ uva, swell.

20, v. (§ 66) =  $\omega \Re \dot{y}$ , be glad, 73, 74, 91, 200, 348.

From & with the idea of 'bearing up or away.'

Often written உக. In M. the first meaning is 'spring up.' Comp. ubbu in T. and C.] Nig. உலப்பென்ப மஇழ்ச்சி மேடாம்.

உയതെ and உவப்பு = களிப்பு, joy.

உவர் [comp. உப்பு; and √உவ. м. т. ūdu, uppu. s. கு. c. ūdu, ūbu, uppu].

n. brackishness, saltness; disgust, 263.

v. (§ 60) loathe [comp. @a.g., @a.g.], 47 (for a.a.g., Comp. Nannūl, 224).

உவரி, the salt sea, 146; brackish water, 245. [M. உவர்.]

உழ் ur. [Comp. உள் and உற.]

1. 24, v. (§ 66) suffer, 35, 54, 147, 252, 277.

Once without complement; in other places with தயர், தன்பம், எல்லம், and அல்லல். Note the variety.

п. உழ, v. (§ 60) plough, 178.

உழவு, ploughing, cultivation, 115. உழவன், cultivator, 178, 356.

[M., C. eru, āru, uru. S. इल. See C. D. G. p. 476. Comp. or.]

III. உழல், v. [§ 70. Comp. உழை, உழிதால், அஃ]= திரி, wander about, 20, 107.

IV. உழி = இடம், place. [Comp. உழை, வழி, and உள்.]

1. As sign of 7th case, 134 (G. 63), or better in composition with ωνωίμ, 'a place of deposit,' K. 226.

2. With participles: வின்றமி = வின்றவிலையில், 'without any warning,' 183. உடைக்குமி, 'where dead bodies lie,' 284.

செல்வு $\beta = [$ செல் + ல் + உ $\beta$ ] செல்லும் இடம், 8, 328. = க $\beta$ , 26, 48, 62, 154, 230. (Here செல்வ $\beta$  is preferable.)

v. உழை=இடம். Comp. உழி. Used as sign of 7th case (§ 251. G. 63). Place, refuge, 167.

[M. ura. Especially a place about a king.] Before his face, 159, 286, 353, 380.

K. உள் ul, within. [உண், உட். T. un, lō. M. c. Comp. இல். G. 63. See c. d. g. p. 500.]

I. உள், n. I. place: இடம். [உழி, உழை.]

2. As a sign of the locative case = in, among, within: (§ 251), 24, 26, 88, 122, 155, 229, 269, 281.

3. The inside, the mind, 286; 289 [see 30], lose heart.

4. In compounds: உள்ளது, be cured, 88. உள்ளூர், the heart of the town, 286.

உள்ளடக்கு, keep hidden within, 105, 196, 379. உள்படு, engage, succeed in, 250. உள்ளுடை, fail, 57 (see உடை). உட்காண், look into, 12. உண்ளுட்டம், minute enquiry, 18. உண்ணீர், the water it contains, 44.

II. உள்: a conjugated noun (G. 92).

உனது, உள்ளது, உண்டு (உள் + த), 'it (which) is,' or 'it is,' 25, 221.

உர, உள்ள, 'they (which) are,' or 'they are,' or 'that are,' 18, 91, 92, 146, 153, 271. N.B. These are (1) nouns; (2) குறிப்புலினருற்ற = predicates; or (3) குறிப்புளர்கள் = quasi-adjective participles.

உனர், persons existing, 132.

III. உள்: a defective verb, § 43, exist.

[It is as though it formed a past tense, e. of C. of, 'I existed;' an adv. part. e. of O, 'existing,' or 'having existed;' and so e. of c. of it. . . . exist.' So in T., C., M.]

This உண்டு, as a விளே எச்சம், is used as an auxiliary to ஆகு and ஆக்கு:

உண்டாம், 19, 92, 154, 228. உண்டாபின், 'if (there) be,' 75. உண்டாக, 'as though (it) were,' I. உண்டால், 'if (it) be,' 344.

IV. உள் எம் (உளம்) = அகம்.

1. Mind, thought (p. 1), 62, 64, 127, 128, 153, 274, 305, 317, 359, 380.

2. Breast, மார்பு, 152.

[Also used of 'property.' Comp. Jī. Chin. புதி, 36. உள்ளமில்லவர் = 'the poor.']

v. உள் ு, v. (§ 62) think, 60, 64, 304, 305, 344, 356.

vi. உண்|மை, actual existence, truth, reality, certainty: வாய்மை, மெய்மை, 20.

[In Çaiva-Siddhānta books, 'esoteric doctrine' (வீசேடவத்தம்) as opposed to (பொது = சாமாகியம்) 'exoteric teaching.']

உளி, n. a chisel [√உள். м., с., т.], 355. [*Nīti*. 14.] உனா, n. the mane; tufted flowers, in 199. Nig. உகுபிகித கட்கொலி குறாலிரும் இதும்.

K. உறு urru. i. v. [§ 68. Comp. இரு and ஊற. Opp. to அற, இற].

[On the whole=45, become; befall; befit. In 340 @sist (suggesting @sist) might throw light on the origin of @s as a tense formative. M. urru-ga. C. urru.]

உறம், will be, profit, hap, befall, 117, 168.

உறமாற, as befits, 95.

உறின், if it befall, 151, 300 (with கை, though it fall to his lot).

உறல், the befalling, 173.

உறற்பால, things fated to befall, 104, 109. [பெறல், of joys; உறல், of sorrows! 117. Comp. ஊற and பேற.]

உற்ற = பட்ட, 201. உற்றக்கால் (இடர்), 113.

உரு = இல்லாத, 362 [with செய் + கு for செய்கை; and கை, a noun].

உற்றவர், those who in sorrow seek their aid, 334.

உற, firmly, fast := ஆச, 2, 173. 5, p. 1. உற, real (G. 153) 110; the fated time, 130. = 'mighty' in [comp. உர] 185, 193. உறவர், ascetics: முனிவர், 104.

சூர் In compounds: = ஆக or படு. எமுதல், infatuation, 364. ைம்க்றந்து, being infatuated, 87. கூடுக்குற்து, மிடுக்குற்து, enfeebled, holding fast, 93. இன்புறவர், they will enjoy life, 39. காம் (q. v.). குப்பு, 377. See 209, 235. முட்டுத். suffer privations, 238.

II. உற|த்து, cause to hap. (§§ 62, 160.)

In 148, 209, 235 உறு உம் may = உறம் or உறத்தம்.

- III. ஊற (as பேற from பெற, comp. 104) = தன்பம், 379. Comp. இடையூற.
- IV. உறுப்பு, member: அவயவம், 196. [? हप.]
- v. 29 8, stability, strength, certainty, 40, 128. [? 25.]
- VI.  $2p\left\{\begin{array}{c} \dot{s} \\ \dot{s} \\ \dot{s} \end{array}\right\}$ , v. n. (§ 62) sleep, 38, 342.
- VII. உρώ, v. (§ 56) suit, fit, appertain to, 311. [G. 153.]
- VIII. உறை, v. (§ 57) abide, [strengthened form of உற], 137. = வ年, 252, 280, 300.
  - IX.  $2 \cos p$ , v. (§ 64) burn, be pungent or rank; cause smart; reek of, 43; n. rain, 383.

உறைப்பு, pungency, a copious penetrating rain, 184.

உன் = நின் from டீ: 'thy.'

#### ഉണ്ട Ū.

- ஹா Ū. This root expresses 'energy, increase.' [Comp. ஓ. From √உ. м.]
  - 1. ஊக்கு, v. (§ 62) act with energy, do. ஊக்கி, acting vigorously, 57, 326, 395. ஊக்கல், 69.
  - K. ஊக்கம், strength, 129; power; aim, plan, effort, 196. The use of this word in K. is as = முயற்கி, தானாண்மை. [Comp. ஓதன்.] [N. M. K. 87:

' ஒன்றுக்கல் பெண்டிர்த் தொழினலம்; என்றும் அறனுக்கல் அந்தனைர் உள்ளம், The beauty of a wife's work is co-operation; ever the soul of the good strives after virtue.'] K. 11. 201 | 0, v. (§ 62) sulk, get impatient or angry with, 222, 384, 391.

[Comp. a.a. T. vp/u, 'separate.' S. जह. M. vpu, 'inside' (क्लं). C. = uri | du (urdu) = 'having burnt with rage: 'S. उप, उपा.]

ஊட்டு, see உண்.

ஊண், see உண்.

ஊது, v. (§ 62) blow, inflate.

[S. वात (ventus, wind). T. ŪD|u. C. ŪD|u, Ū|Bu. Comp. உப்பு, உவி. M. Tu.] K. ஊ தியம் (ஊ தியம்), profit, utility. பயன், இலாபம், பிரயேச னம், 12, 144, 233.

[S. उदय (उद्+ई)='gain;' so in C. M. ūdi. T. ūdibam. Comp. ஆதாயம், ஆயம்.]

### ஊர் ŪR.

[Comp. **314**, **38**, **31**. The ideas are (1) 'crawl;' (2) 'ride;' (3) 'town;' 'greatness.' M. C. (not as v.). T. in other uses =  $V\bar{\Lambda}R$  and z=0. Comp. z=0 with **326**.]

1. ஊர், v. (§ 57) cause to go, drive: ஆட்டு, 374; ride a horse: செலத்து, 398; circulate as sap, 34.

கீதூர, crowd on, prevail, 60.

வானூர் மதியம், the moon that rides the sky, 125.

[Jī. Chin. xiii. 371:

'.... தேரை வல்லான்

கேர்ரிலத் தூரு மாயிடி. னீடுபல் காலஞ் செல்லும்; ஊர்ரிலம் அறித நேற்று தூரு மேன்முறிக்துவீமும்:

If a capable man drive the chariot on level ground, it will go far and long; if one drive it without knowing the proper driving ground, it will fall and be broken.']

II. (*n*.) town: 456, 64, 90, 96, 175, 184, 242. 225 head-man, 367, 387, 388, 389, 390.

[Perhaps from 45th, as 22th from 4th.] 22151 (240. [? 25 = magnanimity, munificence, great. See & .]

### ஊட் ŪR.

[From  $\mathbf{e}.\dot{\mathbf{p}} = \mathbf{e}.\dot{\mathbf{p}} = \mathbf{g}.\dot{\mathbf{p}} = \mathbf{g}.\dot{\mathbf{p}}$ . The ideas are 'order, succession, age, destiny, labour, decay.' The group is extensive. M. C.  $\bar{u}.riga =$  'work.' Comp. T.  $v.\bar{\mathbf{p}}.\mathbf{p}.\mathbf{q}$ .  $v.\bar{\mathbf{p}}.\mathbf{p}.\mathbf{q}$ .

κ. 1. ஊழ் [comp. பழ், வழ்]=what is in regular sequence; 394, one after the other.

K. II. ஊழி, an æon, age; eternity, 130.

ஊற் ū<u>rr</u>, ooze. [Strengthened from உற. м., с., т. ūru. Comp. s. मृ.]

K. ஊற, v. (§ 62) ooze out, flow, = ま年, チェ, 47, 185. உயற, n., see உற. 291 ற்ற, n. spring of water, 184, 185, 263. [s. কুব.]
In 150 note the play on words. [See ফাল্ট্য.]

ஊன் ūn=lean on.

ஊன்று (M. § 62, v. tr. and intr.) = தாங்கு, நிறுத்து; சார். [Comp. ஊந்ற; are these connected? T. ŪN|U. C. ŪRRU. M. ŪN|NU. Comp. स्पूणा=துன்.]

> தண்டேன்று [g. 87] supporting herself with a staff, 14. கோலூன்றி, leaning on, 11, 13. ஊன்றியாங்கு, as it supports, 197.

ஊற்று = ஊன்றுகோல், support, 110, 150. [T. ŪTA.]

[See under and and a.g.]

ஊன், n. flesh : தசை, மாமிசம், 80. = இறைச்சி, 193.

### எ Ĕ.

1. G. 6. An interrogative letter; see A. Always initial. [Comp.  $\sigma$ ,  $\omega r$ .] Often pronounced as  $\omega \omega$ . So evve in English.

2. In Sanskrit words used for அ: 可以= செயம். So in T. for அ: அற = ERI.

எஃகு = கூர்மை, keenness, 137. [C., T., M. ukku, urku.] Nig. எஃகுருகொடு வேலாயுதம் கூர்மை.

1. Steel; 2. javelin; 3. keenness.

Comp. G. 37, 38. It would seem that & is for o or or. Comp. Introd. p. xv.

எச்ச் ECH, 'be over and above, survive.' [c. echchu, 'increase;' hechchu; EG|U. T. EG; EKK. M. ECH.] = மிகு, மிஞ்சு, மிச்ச்.

K. 1. எஞ்சு, v. intr. (§ 62) survive, escape, remain over, 21.

11. ஏச்சம், n. what is left over, or behind; what supplies a deficiency; complement.

134 [K. 1004]; 299, other things; 319, things omitted.

[M. Comp. அச்சம் from அஞ்சு.]

III. எச்சில், refuse of food, leavings, anything unclean: மிச்சில், சேஷம், உச்சிட்டம், 345. [м., с. eñjal.]

எஞ்ஞான்றம், always, 74, 174. See ஞான்ற.

எட் Ep = lift.

எ®, v. a. and n. (§ 56. III) acquire, gain a name; raise, lift up; support.

[ $\sqrt{\sigma}$ . Comp. Gus|@, Qss|@, etc. under sy. C. ettu; ețțu. M. edu; ettu. T. ettu.]

21, 87, 227, take up and circulate as a report. 163, 203 = Que's, sibs.

எட்டு, v. reach up to.

எட்டு, eight (§ 172) 281. [See எண்.]

எண் En=number.

I. எண் (ணு), v. (§ 62) count, calculate.

[ √σ σ = sesamum. C., Tu. T. ENN. M.]

Duly estimate, ponder: எரு. 8, 9. எண்ணுக, that ponder not, 394. எண்ணி, 11, 29, 36, 182, 346. எண்ணரும், rarely precious, 216. எண்ணர், 18, 80, 152.

II. 'Eight.' Adj. form of at @ (§ 172) 281. [C. D. G. pp. 237-240. M., C. EN.

T. enimidi. Tu. enma.]

எதிர், n. what is opposite to.

[Only used here in these two compounds. C. ed|IR (ar, ur); idir. M. edir. T. \( \sqrt{EDA.} \)]

எதிர்செல், go to meet; go in an opposite direction, 143, 211.

எதிர்கில், stand up against, 363.

எம், எம்மை, எமர், see நான், our, us, 293, 385.

எம்மை, see மை, 132, what world? [எ+ை=state, birth, world. எம்மையுலகத்தம், in all worlds.]

к. जां। EY [= ज. Comp. இயை, இசை, ज|வ, எய். м. еууи. с. е̄у, е̄su, isu. т. vēyu, ēyu. s. इ, या.]

к. г. எய், v. (§ 58) send forth, emit: பிரயோகி, தொடு, 152.

K. II. எய்|து, v. [§ 62=reach to. M. eythu. த is a formative. Comp. எழு-து, பொரு-து, போ-து, ஓ-து, ஊ-து, etc. c.d.g. p. 98]. The idea is primarily of 'something coming to a person:' வந்தடை; and then 'obtain.'

1. Obtain: அடை, 114, 119, 142, 269. பாடெய்தம், will command respect, 281, 340.

2. Possess, 275, 347.

3. Assemble, 325. [Comp. ചെച്.]

K. III. எயிற = tooth: பல். எயிற்றுய், 287. [G. 93.]

[எம், 'anything emitted;' thence 'a porcupine.' M., C. and T. vē.

Ēl. 8 : 'முருக்தேய்க்கும் முட்போல் எயிற்றிஞம் !

Those whose teeth are like thorns and like the soft roots of peafowls' feathers.']

отії ER, red. [м. eri. т. eri. с., ти. uri.]

I. எரி, n. fire: தீ, 58, 208, 291. (v. a. § 64) consume, 124.

II. எருத்தம் = பிடரி, பிடர், மிடற, புறங்கழுத்து, the nape of the neck, 3.

[Said of a swan: ' பொன்னிற எருத்தம் கோட்டி, curving its golden-hued neck.']

III. எருத்த = neck [from எருத, 'a bull;' ere in c.='red;' T. era], 'bend the neck as suppliants,' 304.

எருவை = கொறுக்கை, a kind of reed, 351. [Comp. c. ere.]

1. எல் el, (1) brightness; (2) sun; (3) day; (4) night.

[C. In T. elli, ellundi, the Vais is found. Comp. Quin, Sir. T. ella. M. eta.]

1. எல்|ஸ், n. bound, limit, 6, 33. [c. D. G. p. 328.]

11. எல்லில், in the night, 8.

[One comm. says பகலில், and the other இராக்காலத்தில்.

் எல்லுந்து, labouring night and day.' Él. 53. 'எல்லக், a lady with shining bracelets!' Kalit. i. 13.]

Nig. எல்லொளி பகல் இகழ்ச்சி இரவுடன் இரவி ஐம்பெயர்.

11. எல் EL, 'all:' the idea is limit.

[C. ella, erru. T. M. Comp. రామాలు, 'limit.' O. H. G. al; Eng. all.] రామాలు, 17. All along, 107. రామాలు, all persons, 45, 107.

எ|வ|ன்-ள்-து, who? which? [எ; comp. யா.] எவன் for எது [G. 137], 83.

எவ்வம் = pain, affliction, 124, 147. [Prob. from வெ; qu. வெவ்வம்.]

எழு eru=rise [see எ, எ. м. eru. с.].

1. எழு, adj. form of எழு, 'seven,' 357. [M., c.]

11. 可使, v. intr. (§ 57, REG.) rise up, rise; rise and wander forth; stand out, arise, 11, 22, 24, 35, 55, 90, 123, 143, 153, 209, 287, 312, 313, 342, 357, 385, 395.

III. எழில், beauty, youthful grace, youth: அழகு, வனப்பு. எழில் வனப்பு, grace, charm of beauty, 53, 167.

Nig. எழில் வண்ணம் இளமைக்கும்பேர்.

IV. எழிலி, a cloud : மேகம் [perh. 'the beauteous'], 392. [Comp. எழு|ம்பு, எற, உயரு.]

v. எழுத, v. (§ 62) write.

எழுத்து, a writing, 155, 253.

 $[\text{For $\varnothing$, comp. Quig}|_{\varnothing}, \ \text{sid}|_{\varnothing}. \quad \text{C. BARE} = \omega \text{sol}. \quad \text{T. VR$\bar{\textbf{A}}$.} \quad \text{M. exudu.}]$ 

ஏள் EĻ. [Comp. இள, இள, இத, இதி, எழை. c. eļ, eļa, eļe. м. eļ, eļi, iļi. т. ela. s. **கழ** (= ἐλαφρόs=levis) is in Tamil இலகு, இலேசு.]

I. ললা, 'sesamum seed:' (very small and cheap.) [c.] II. (G. 93.) ললাম, 317.

[எளித—அரித.  $\tilde{E}l$ . 40.

'சாவ தெனிதரிது சாண்ருன்மை; ஈல்லது மேவல் எனிதரிது மெய்போர்த்தல்;—ஆவதன்கண் சேறல் எனிது கில்அரிது; தென்னியராய் வேறல் எனிதரிது வீடு.

To die is easy; to attain perfection hard!

To desire good is easy; to put on truth hard!

To set out in pursuit of the right is easy; to be steadfast hard!

To gain triumphs as accomplished scholars is easy; to reach heaven hard!']

III. séres, v. (§ 62) = 28 s\(\beta\): think lightly of, despise, 157, 298, 307, 325, 340, 348, 349.

Nig. என்னலே ககையிறிப்பாம் ( = ககைப்பு, இறிவு).

# **ஏ**ற் <u>err</u>. [м. *erri*, *ērru*. с. *erra*. Comp. ஏற, எழ்.] ஏறி, v. (§ 57) strike : அடி, 363.

Strike a drum: ΘστίΩ, 24; hurl stones, etc., 66, 213, 364, 395; clear of rubbish, 180 [? σθμωτώ, the field where refuse is thrown]; throw up water, 245, 275.

In ஏற்புனம் all comm. agree that ஏற் = வெட்டிய; but ஏற் = 'cast, throw.' May it not rather mean 'the field where rubbish is thrown:' when the accumulations are burnt the sandal tree suffers?

எற்ற, see என் (III). Comp. அற்ற, இற்ற.

என் en. [t. an-u. h. b. § 82. c. an, en.]

i. என், say.

என்ப, 250. என்பர், 282.

எனின், if (§ 95). என்னை, 36, 99; not saying, 36.

என்ன(த), 32. என்னர், they do not call it, 67.

என்றல், 235. என்ற = having said, 229. [G. 114.]

என்னும், it will say, 25. எனினும், although, 32, 174, 228. (§ 100.)

11. Inflexional base of யான். [G. 72.]

என், me, my, 399, 400. [See நான்.]

எனக்கு, 84. எனது, 'tis mine, 276.

111. என் (ஏ). Interrogative pron. 'what?' 12, 26, 228, 361. It is used as a conjugated noun. [G. 93.] Thus என் + த = சந்த, it is of what sort? With உம் = anything, 150. என்ன is 3 pl. neut. In 353 ஏற்றுல் = by (of) what sort of material? = out of what?

என்னோ, it is what? = யாத; for என் + எ. This is parallel to இல்லே. Why? 97, 110, 330.

எண் [comp. அண், இண், தண், எண். c. eni|tu. T. enni. м. etra], how much, many?

எனத்து, 18, 84, 130, 320. எனத்தம், all, each, every, 362. (H. B. § 126.) என்னும், anything whatsoever. [ஆதும் = ஏதும் = ஆலிதும். H. B. § 100.] 98, 159. So என்றும் = ஏதாகிலும், 205.

K. என்|பு=எலம்பு, bone: அள்கி, அத்கி, 45, 46, 210, 292. [√el or em. C. el|u, el|abu, el|avu, il|uvu, em|ike. T. em|mu, em|uka. M. el|umbu.]

என் | அ. what day? 36. See also under என். [Comp. இன்ற, அன்ற. C. endu. Tu. ēni, ēpa.] என்றம் = எஞ்ஞான்றம், always, continually, 99, 116, 182, 307.

#### σĒ.

ब्र E, see note under अ.

I. Used for  $\sigma$ , as an interrogative, as in Telugu.  $\sigma_{\mathscr{D}} = \sigma_{\mathscr{D}}$ . So  $\sigma_{\mathscr{C}}^{2m} = \sigma_{\mathscr{C}}^{2m}$ . For this  $\omega_{T}$  is also used. G. 6.

II. Emphatic, 4, 11, 13, 19, 306. Comp. G. 111.

III. Interrogative final.

IV. A verbal root, the main idea being 'elevation.'

V. For a or s, in termination. உண்ணேம் = உண்ணேம், 339, 366.

So  $\omega_{F}$   $\dot{\mu}$   $\dot{\mu$ 

VI. Sign of vocative case, 32.

I. ஏகு, v. go: செல்ல, 15, 349. [s. **रांत.** இக.] II. ஏங்கு (comp. ஏம்), pine, v. (§ 62) 130.

எட்டை, poverty: தரித்திரம், ஹைமை, 358. [s. एடி.] எதில், n. strangeness; vicinity: அன்னியம், அயல். எதின்மீணயாள், another's or neighbour's wife, 86. எதிலார், strangers, foes, neighbours (comp. Lat. hostis), 73, 122, 158, 228, 274. எதிலவர், 306.

[From எத, 'what, any' (or S. हेतु, 'cause'), and இல். In M. Comp. எதிர். 'ஏதிருட்டுறையவர், those who abide in a strange land.' கலித். i. 26.]

ஏம் Ēm. i. For ஆம், or ஓம் as a verbal inflexion, 339, 366. (G. 77, 93.)

II. σωώ. [This word represents s. होम, हेम, or याम.]
1. Safety, protection, 13, 324, 327. 2. Intense delight.

எம் for எமம்.

எமுறுதல், sensual bewilderment, 364. [Comp. காமுற.]

III. σω|π, ν. n. (§ 66) delight in, 182, 377, 378. [So σώμ, σώμώ. Naid. xx. 1.]

IV. ஏ|ந்து, v. intr. (§ 62) be raised, elevated : உயரு, 354. [Comp. ஏ|அ.]

v. ត | គំនា, v. (§ 62) extol, praise; n. praise, 163.

ஏல் ĒL. [=ஆயில்; from இயல்; from ஏற் in sense of hostility. c. ĒRR.]

i. ஏல், 'if:' may be contr. of ஆகில்.

With fut. makes a conditional = 3 or 3 of [H. B. § 95], 9, 158, 230, 242, 250.

II. v. n. [§ 56 (III)] another form of @u.o., q. v. = \$6, be fitting, 113.

III. v. α. [§ 70 as σώ] accept, receive, resist, meet in battle, ask alms with outstretched hands, 67, 98, 231, 335.

எலாமை from I or II.

1. Impossibility, incongruity. 2. Declining a challenge, 67.
ωτ©ρὰμιτὰ, those who commence hostilities, 67. [Comp. K. 861.]

['...அன்பின்றி

ஏற்றுர்க்கியைய கோப்பான் . . . . Т. 45.

He who, without love, from those who implore aid withholds what he could well give.'

' ων Γρήφου ωτική, hostile kings.' Τ. 61.]

எழை, an ignorant man : அறிவிலான, 321. எழை|யார், ignorant wretches, 54, 60.

[Comp. இின, இழி, என், எளிதம். C. ĒLIDA.]

ஏற்ற, adj. of ஏற = male, 96.

ஏற் ĒRR. [√ன IV. Comp. எழு. с. ĒRR (ēļu) and எல்.]

I. ত ্র, rise, ascend, climb, act presumptuously, 61, 90, 153.

ப. ஏற்று (§§ 62, 160) lift up, put up into, 331.

[Comp. எல், ஏற்றே, ஏற்றும், in 231.]

தைம் a corr. of ஆயினும்; or from என். [See ஆ and ஆனும். C. EN-UM.] 164, 180.

වේ w = what; என். ஐ forms adjectives : நாபோ. Comp. எபோ, எத்தபோ.]

1. (Adj.) other, 230. 2. How many? 18. எவ்வளவு.

Besides, 143, 146, 216, 295.

ும் வின = இவின, 'other,' i. e. deeds done contrary to அறம்; or, in a former birth, 3.

## ஐ AI.

к. **ж** ан. [с. d. g. p. 230; often = அய், ஆயி.]

II. What is small, minute. Hence  $g|u\dot{\omega}$ , 'alms,' 99. [M. ayyam.]  $g|\dot{z}\omega p = \Re g \sigma \Theta g$ , small mustard seed, 329.

III. ஐயன், 'a father.' Comp. அய்யன். 350, voc. 'O Sire!'

IV. A sign of the direct object. It is probably an emphatic form of  $\sigma$ .

V. ஐ added to some few nouns forms an adjective: கான் = 'day;' காகோ, 'current. [See 295.] ஆண்டு makes ஆண்டை, 191. என் makes எனே. முன்னே மீன, 107; மேலேவீண்.

VI. 22 added to some verbal root makes a passive noun; @ss@, 'give;' @ssee\_, 'what is given, a gift.' Here & or &s is often inserted:

 $F + \mathring{s} + 2 = F \cos s$ ,  $F - + \mathring{s} \mathring{s} + 2 = F - \mathring{s} \cos s$ .

VII. m = 3i: 2nd sing.  $\omega \dot{r} \beta r \dot{\omega} = \omega \dot{r} \delta \sigma \beta$ .

VIII. Sanskrit nouns in A, change A into & in Tamil, and into A in Telugu:

S.  $\boxed{\mathbf{qet}} = \mathbf{sl} \mathbf{sms} = \mathbf{T}$ . vidya. Comp.  $\mathbf{slms}$ ,  $\mathbf{smu}$ .

## ą Ŏ.

§ ŏ: the idea is 'unity.' This is found in all the South-Indian languages with an astonishing number of derivatives.

[Comp. 95 9, 95. Also 0 | du, oka. M. C. T. 95 5. C. D. G. p. 216 etc.]

1. 9, v. (§ 64). [c. ondu. m. okku.]

விலம்கொத்த, like a beast, 315. தத்த, befitting, respectable, 281. தத்தும், it will equal, be like, 233. தக்கல்லா = ஒவ்வாத, will not equal, 236. ஒவ்வா(த), totally diverse, 387. ஓப்பர், will be alike, 151.

II. ஓப்பு, v. (§ 62) agree. [с. орри. т. орри, ори. м.] ஓப்ப, alike, 202, 387.

III.  $\mathfrak{p}|\dot{u}u|\mathfrak{p} = \mathfrak{A}\mathfrak{p}\dot{u}$  [comp. к. ch. xxii], befitting conduct, 22, 37, 148.

[Ancient C. opp-aram = 'pleasant.']

ஒ|ட்டு oppu, v. (§ 62) cling to, join with, unite: நட்புக்கொள், பொரு, 214, 246. Opp. ஒருவு.

[Comp. ஓ, ஒரு, ஒன்ற, ஓடி, ஓடின், தொடி, தொடர், தொடங்கு. C. tuḍ, toḍ, oḍḍu. M. T. oṭṭu, odda.]

ஒட்டார் = பொருத்தமில்லார், enemies.

ஒ**து** отн.

ஒது|ங்கு ( $\S$  62). [Comp. ஒ $\emptyset$ |ங்கு, அட|ங்கு, பது|ங்கு. T. ODU|gu. M. OTTU| $\dot{n}\dot{n}u$ .]  $v.\ n.$  retire; recede, 388.

ஒரு, adj. form of ஒன்று [C. D. G. p. 217], 250, 295. ஒருவன்கண், 74. ஒருவன்(ர்), (any) person, 127, 230, 308, 309.

к. ஒருவு oruvu [g. 64] shun. [Comp. வெரு, வெறு. т. vera. м. verru. s. वन्.]

ඉඳිනි=ඉලුක්, 6, 36, 157, 213, 239; transcend, 33 (?= ක්ෂ).

ஒரா அல், 246 (= ஒருவுதல்), abandonment.

ஒரு|ங்கு, altogether, at once, completely: உடன், 167, 236, 287, 332, 387.

ஒருங்குடன் is a pleonasm.

[An adverb in (s) from  $\sqrt{0}$ , OR. Comp.  $\mathscr{A}$  [s]  $\mathscr{G}$ , etc.]

K. I. ஒல் OL, v. n. be possible. (ஒல்|லு, § 62.) [Comp. √ஒ, இயல், வல்? м. In c.=be unwilling. In T. GAL.] ஒல்|வ, things in your power, 169. [G. 95.] ஒல்லும்வகை, by all possible means, 36, 71. ஒல்லா, is impossible, 258. [G. 87.]

II. ඉప్లు, promptitude. [From imitative word ඉప + ஐ for ஏ.]

As adv. 'swiftly, at once,' 66.

ஓவ்வென் (§ 273) either 'the swift,' or sounding,' 77.

III. ഉജി, n. sound; v. (§ 64) roar, resound, 249, 256, 397. [Comp. ഒ. 224. M. Anc. C. uli.]

Nig. ஒவி என்ப திடியே காற்றே ஓசை என்றகுமுப்பேர்.

ஒலிச்தல் = சத்தித்தல் [G. 94] a sounding forth, 23.

K. IV. ஒல்|கு, be shaken, fail. [Comp. ஓழி, உஃ. T. OLU-KU.] ஒல்கா, is untroubled, 178. ஒல்கார், fail not, 148. ஒற்கம் = தளர்ச்சி, feebleness, 204.

ஒழ் or=cease.

I. gyl (§§ 57, 62) leave, leave behind, forsake, depart from, cease. [м., с. ora-su.]

ஒழிய, remain; be left, forsaken; left behind, 19, 30; while it remains behind.

ஒழியுமே, 43, 123, 135. ஒழிர்கார், 49, 54. ஒழிகு = ஒழிக, 76, shun [G. 85] 306. ஒழிர்காள், she forsook, 372. ஒழியாமை, unfailing enjoyment, 79. ஒழிகல், departure, 143.

ஒழிக்க, that have passed, 169. பூக்கொழி [G. 153] that have done flowering, 290.

K. II.  $\mathfrak{D}(\mathcal{G})$   $\mathfrak{G}$ ,  $\mathfrak{v}$ . (§ 62) flow on; pass; be in the *habit* of, act, behave, 311.

ஒமுகாத, 37. ஒமுகல், conduct, course of action, 309.

ஒழுகுவேன், 44, 45, = I who am wont to behave as one who . . . .

ஒழுகின், 130. ஒழுக, while it rushes on, 212.

ஒழுகிய, 171. ஒழுகுவர், 182, 385.

உண்டொழுகு, habitually eat, 271.

K. III. n. ஒழு க்கம் = சீலம், ஆசாரம், habit.

ஆசார உபசாரங்கள். 57 with கல்; 142, 143, decorum, virtue.

75 with தேற்கு, unmentionable evils. [Comp. 🗸 வழ். வாடிகை.]

ஒள் ol. [M., C., T. OLA YU. Comp. விள், வெள், கல், மேல். The two ideas are (1) light; (2) concealment.]

1. ஒள் (ஒண், ஒட்) bright; good; beautiful, wise.

Adj. 'bright,' 129, 379; 'lustrous,' 395: of the brow, eyebrow, etc. 176 [here the change is anomalous. G. 34. & becomes  $\dot{\leftarrow}$ , and then metri gratia is softened into  $\phi$  (G. 41, 42)], 189 [comp. here  $\phi$ ,  $\phi$ ,  $\phi$ .

ஒண்|ைம், brightness, clearness of understanding, 196, 292.

தளி = மூகிமை, glory, 9. = யாவரும் அறியஙிற்றல், radiated light, emitted splendour. = பிரகாசம், splendour, 22; light, 371.

ஒண்|பொருள், 102, wealth that yields distinction, 195, 280, 386.

ஒண் ணிற, bright-hued, 139. ஒளிர், v. n. (§ 60) emit light: ஒளிற, 269.

11. ஒளி, v. a. and n. (§ 64) hide: மறை, 90.

ஒறு O<u>RR</u>.

к. 92 (§ 64) punish, 65. [Comp. 98.]

ஒ**ன்** லு=ஒ.

ஒன் அ [ √ ஒ, ஒன், ஒரு, ஓர். Comp. c. p. g. p. 216 etc.]

I. n. anything, 1, 5, 281.

ஒன்ருனும், 186. ஒன்றேயும், any one virtue, 102.

II. v. (1) suit, fit: பொருக்கு (§ 62).

ஒன்றின [G. 95] things befitting and necessary, 4. [Comp. ஓப்புரவு.]

(2) join: 4-6, 171, 315, 357, 359; agree, 55.

' ஒன்றிஞர் வாழ்க்கையே வாழ்க்கை, the life of the loving is life.' கலித். i. 18.

9t, adj. 1, 361. 90, 357.

ஒன் ுர் = பகைவர், for ஒன்றுர் [G. 88, 95] 129, 188.

ஒற்றுமை, oneness, union (ஒன்ற + மை), 237.

ஒன்று in 143 is variously explained:

1. ஒன்ற + ஆ, 'as though any one of these existed.'

2. As a finite verb =  $\Box u_{\pi g}$ ಕ್ರೋ  $\omega_{\pi}$ ώ. Then உணாந்பாந்த = அறியுக்குன்மை: 'the perception (of these) is not (to them).'

3. It is not meet to consider them as in the same category with the base:= 'as one with.'

9ன்பத, nine (§ 172) 47. [C. D. G. p. 241 etc. பத = ten; what is ஒன்? M. T. tom-midi. C. ombattu. See தொண்டு and ஒன்பான்.]

For this verse compare B. I. S. 3411:

## 'नवद्वारैः स्रवहेहं दुर्गन्धमध्यमन्दिरम्। मानयन्ति पलैस्तुङ्गं पशयस्ते न मानवाः॥

Those who esteem this body, oozing at nine avenues, this stall in the midst of foul odours, are beasts, not men.'

[Comp. N. N. 12: ஒன்பான்வாயிலுடம்பு.]

# ஓ Ō.

K. a. ō.

- I. p seems to be for அ+ வ (வ becoming உ): கல்லவர் = கல்லேசர்.
- 2. In 1st pl. செய்வோம் = செய் + வ + உம. Comp. C. D. G. p. 30.
- 3. In questions etc. G. 112. Is equivalent to a negative. = Lat. num.
- 4. See under a.
- 5. Not often interchangeable with 9; but 9 = உடன். பொரு gives போர், and from சொன்ன comes கோன்.

# К. இ ō. [Comp. ஊங்கு. ? From ஊ. м. ōṅṅ.] ஓ|ங்கு, ஓ|க்கு, v. (§§ 62, 160) 'rise above.'

ஓங்கருவி, the lofty waterfall, 79. ஓங்கு(புகழ்) = சிறக்க, மிக்க, 9. ஓங்குமுயர்குடி, an excellent family of lofty lineage, 199, 283. [ஓங்கு + உயர்.] ஓங்கிய, 176. ஓக்கிய for ஓங்கிய, the uplifted, 129 [G. 41].

> ஓ ஒ, *interj.* Ah! Oho! 88. ஓ சை, sound, 332. ஒலி, சத்தம். Comp. ஓதம், இசை.

ஓட் ōp. [c. т.=lose, fail.]

1. 90, v. (§ 62) run on, 68, 108, 111, 120, 166.

11. ஓட்டு, cause to run, spend, pass.

ஓட்டல் (ஓட்டம்) = சழித்தல், 235.

கண்ணோடு, look on graciously, 155.

கண்ணேட்டம், kindliness, 348. = தாகூசிணியம்.

[K. 575. So T. 52: 'கண்ணுக்கணிகலங் கண்ணேட்டம்,

Kindliness is the ornament of the eye: it wears no gems like ear and neck: the eye's jewel is its gracious glance.']

ஒடு=earthen pot,=மண்பாத்திரம், 139. [c. prop. 'a potsherd,' see ōttal.]

# ஓது ŌTH. [Comp. s. बह, बच. उह+ मै. с., м., ти.] ஓது (§ 62).

200, the studying, 140 [G. 95].

தியும் [G. 141], தசர் [G. 189], தசாதம் [G. 141], தியினயார், 270. See notes. திய, 386.

ஒதம், n. billow, surf wave; ocean. ஓலம், 249, 391. See ஒவி.

ஓம் ōм. [ $\sqrt{\bar{o}}$  in c.='be kind.' Comp. உவ. c.  $\bar{o}|vu$ . м.  $\bar{o}_{MB}|u$ ,  $\bar{o}_{M}|u$ . T.  $\bar{o}_{M}|u$ .]

к. ஓம்|4, cherish (§ 62).

This verb seems to intensify the meaning of that to which it is added, as a kind of auxiliary.

Thus, sracessial, carefully guarding themselves, 351.

ஓம் is also a verbal inflexion of 1st person plural. G.77. See ஏம், ஆம்.

ஓர் ōr. [Comp. ஆச|ாய், தேர், உணர். c. ōr|u. m. or. т. ōr|u = 'endure.']

ஓர், v. (§ 57) search out, ponder.

தர்த்த for தர்க்த [G. 41] 64. தாரத, not regarding, 69. தருக்குலம், a thoughtful, intelligent clan [G. 87] 175.

தரும் is called a poetic expletive, or அசைச்சொல் [G. 115, 116]; but it seems to retain the meaning of 'ponder this!' 72, 360.

தர் = ஆர் = அவர். See 126, சான்றேர் = சான்றவர். [ $\omega$  is vocalised, and  $\omega + \omega = 0$ .]

ஓர் = ஒரு : adj. form of ஒன்று, one, 41, 361. [C. D. G. p. 217 etc. M. C. So ஈர் and இரு.]

ஓ|வ, v. (§ 62)=ஒழி, cease, 32. [In  $\tau = p\bar{o}vu$ .  $c = g\dot{\omega}_{4}$ .]

### ж KA.

 $\mathfrak{B}$  ка=k, kh, g, gh, and h. See н. в. introd. Comp. с. D. G.

It is often interchanged with ch: the guttural sinks into the palatal; so kirk has become church.  $\sigma$  of the Tamil is often =  $\infty$  in Telugu [ $2 \times 3 = avu$ ].

A sign of the optative mood, both numbers [G. 85] 4. Godis.

கச KAÇA, see கை.

கசிடு [= bitterness, disgust]= கைப்பு. Fault: குற்றம், 260, 342. [T. KASA-ŢU, GASI. C. Comp. சயம்.]

கடகம். [s. करकम. Also கடையம்.] A bracelet, 289. [Jī. Chin. xiii. 397: 'கடக்கையின், a pair of jewelled hands.']

EL KAD.

- I. கட. [c. d. g. p. 455. M., c. kada. T. gada. Allied to கழி, and s. हू.]
- (I.) ₺Ĺ, v. (§ 66) cross over, pass, 398.
- К. கடல், sea, 73, 97, 98, 107, 108, 138, 166, 230, 242, 263, 264, 269, 275, 332, 349, 382.

Observe the variety of epithets, eight in all : மலி, களி, அவே, கிண, பொரு, அறை, கீன், பெரு. See சேர்ப்பன். [Ancient C. KADALU.]

[The majority of commentators say கடலத்தன் = கடல்குழ்க்குபூ மீக்குன், and treat பழி as = 'will incur guilt!' This is traditional, but clearly untenable. The tenses must be noticed: while they say 'we will afterwards do virtuous deeds,' they have already plunged into an ocean of guilt and there perished. We should expect பழிக்கடலம்.]

(II.) &L (§ 140).

கடவது, what is due, 341: =as much as is needful.

கடன், obligation, duty, debt, 58, 98, 184, 202, 382.

['கற்புடையான் பூண்ட கடன், duties undertaken by the true matron.' T. 64.]

к. கடப்பாடு, obligation; order, 261.

கட|வுள், God (p. 1). [Comp. இருள்.]

(III.) s. கட மா [see மா] 300.

கடம் [S. घड, ऋह]. 1. Elephant's frontal secretion: மதம். 2. Forest: காடு.

и. கடி [с., м., т. kara. s. गहे].

- (I.) v. trans. (§ 57) rebuke, 157, 278; renounce, 157, 364; scare away, 41, 283; overpower and dispel, 97. [T. 46.]
  - (II.) v. (§ 64) bite: sø, 156. [Comp. sø\$.]

(III.) n. marriage, 56, 364 [S. किट]; protection, guardianship, 86, 238.

54 means at the same time 'marriage' and 'renounce thou.'

Nig. கடி மணம் விரைவு கூர்மை காலம் பேய் விளக்கங்காப்பு வடி வச்சம்பாசும் ஐயம் பரைவுவிம்மிதம் எழாரும்.

[suwar, home. Jî. Chin. iii. 91.]

(IV.) \$44 mg, a beggar's bowl, 99.

[கடி, கடிகை. S. नर्ड. For தை comp. தன். T. kadi-v-edu = a bowl-ful.]

(V.) See under &G.

கடிப்பு, a drumstick: குணில், 100. குறந்தடி. [Comp. கடி. C. KUDUPU.]

III. [கடு, s. **कटु.** See கொடு].

குடும், harsh, 73; fierce, 164; severe, 280. Opp. to இன், 172, 189. கடு, evil, 124; intense, 224. [Comp. கறி.]

- (II.) #B, n. poison, 374.
- (III.) #0-#5, v. (§ 62) enrage, 189.
- (IV.) & ... (§ 62) tie, 153. n. bond, 238.

Used as a sign of the 7th case, from soin, 'place' (+ B) 263. (= -5B) G. 93.

- (v.) είφ, n. inspissated juice, lump of sugar, 35. [τ. 48.]
- 1v. 年二人,a word indicating remote position in space, or time, 199. [Comp. இ二人,多知.] Hence,
- 1. What is last or lowest in state, place, condition, 133, 227, 281, 297, 334, 365, 368.
  - 2. (Meton.) 'a low man' [see கயம் and கீழ்] 255, 366.
  - 3. =கடையாயார், 160, 216;=கீழாயவர்.
  - 4. 'Street,' 107: 'shop,' or 'bazaar.'

In comp.: someGurs, to the last (of life).

கடைப்பிடி, (1) keep in mind, 20. As கால், கண்.

கடைக்கண், tip, 390. கடைப்படு, be degraded, 136.

['கடைநாள் இதுவென்ற அறிற்தாரும் இல்ல,

There are none who know which day shall be their last.' sols. i. 12.]

4phason, outer gate, 31, 293. son\_\$\text{\$\sigma}\$ even when, or where, 147, 150, 236, 343, 360.

[Used as 7th case + உம்; with rel. part., G. 63.]

(2) Persevere, go on to the end.

[Comp. T. 74, 94: 'ஒழுக்கங் கடைப்பிடியா தார்,

Those who don't hold on to the end in the way of decorum.']

[T., M. KADA. C. KADE. S. 47.]

#8 (\$ 62) make haste [√#8] 189.

\$\&\text{@\$\delta}\$ some say by poetical license for \$\&\text{@}\alpha\$; more probably from a causal \$\sigma\delta\delta\$, 'fret, urge.'

கூக்கௌ, hasty, passionate, 348. [H. B. § 273.] கட்டு, கட்டே, see கண்.

கணக்காயர், teachers of the Vedas, 314.

From # ow # g, arithmetic ; any learning; the Vedas.

See ஆயர் = கணக்குமுதலியன ஒதுவிப்பார். T. 10. [S. गण्.] கணக்கர், 397.

கண் кам. [Comp. s. कण, खाइ, गण. м., с., т. кам, ками.] கண் [see காண், காட், காட்டு].

1. n. eye, 44, 46, 59, 191, 251, 305, 306, 373, 384, 394, 395, 400.

In 251, 'som on ar \$5 &s, that strike the eye.'

கண்ண, things with eyes, 13, 17, 49, 116, 265, 267, 297, 358, 374. [G. 93.] கண்ணின்று [வீல்] before a man's face, 353.

In 47 கண் = கண்களுக்கு [G. 152].

2. For seen, a joint of bambū etc., 156, 390; knot (or eye) in tree. [T. GAŅU-PU. C. GAŅI-KE. M. KAŅA. In S. प्वन.]

3. Place, 148. Comp. 400, 326, 373. Used as an ending of 7th case, 16, 267, 305, 336. [Gr. 63.] 400, that which occupies the place, 368. 400, even in their case, 56, 69, 75.

4. It is used with adj. part. (# doubled!) as = \$\sigma \sigma \sigma\$, to form an adv. part. (G. 86) = 'even when, even if,' 141, 142, 184, 281. 261, 371 [# not doubled].

5. Centre of a drum, or tambourine : வாத்தியத் தின்குவெடம், 100, 388.

கண்படு, slumber; see படு, 366. Hence,

கண்பாடு, see பாடு.

முஃக்கண், nipple, 399.

ಹட்டே [ಹರ್ಷ +  $\mathfrak{g}$  +  $\mathfrak{g}$ ] 'is upon—dwells on:' lit. '(is) indeed a thing (occupying) the place of.' [G. 63, 93.]

கணவர், husband, 385.

கண்டேம் etc., see காணு, 385.

к. கண்ணேடு [ஓடு] be graciously disposed towards, 155. к. கண்ணேட்டம், 348 [ஓடு].

[In comp. as second member = 'ness.' See war, @@.] Comp. N. M. K. 93:

> ' வன்கண் பெருகின் வவிபெருகும்; பான்மொழியார் இன்கண் பெருகின் இனம்பெருகும்; சீர்சான்ற மென்கண் பெருகின் அறம்பெருகும்; வன்கண் கயம்பெருகின் பாவம் பெரிது.

If hardness (fortitude) increase, strength increases;

if sweetness increase in those whose words are as milk (women), the tribe increases;

if all-glorious meekness increase, virtue increases;

if the base element of hardness (of heart) increase, sin becomes great.'

Here and is a suffix = 'ness' = no = good. Observe win and in good and bad sense.

கணம் = கூட்டம், in troops, 25; troop (s. गण) 399.

கணம‰, a knot of hills, 285, 353.

கண்டல் = தாழை, Pandanus odoratissimus : scented thorn, 194. [м. s. कारक.]

Nig. கண்டல் கேதகை முள்ளிப்பேர்.

கண்டு etc., see காண்.

கண் ணி [கண். M.] garland : = மலர்மால், 16.

க்க. [S. 독대.]

1. ぁか, stake, 192.

2. பற்றக்கோடு, support = relying on it, 303, 310.

கது катн. [கதுவு='mix.' c. kade, 'join.' т. kadi.]

கதம் = wrath: இனம், மூக்கம், 61. (K. 130.) [C. kati. Comp. கதமு (C. gadara) = rage furiously. S. गतं. M. katham.]

கதவு [கதவம், கபாடம்] (leaf of a) door, 91, 271. [C., M., T. Comp. கடை. S. कपाट.]

க்டுர் = இரணம் [comp. S. कि. पा] ray, 89, 176, 224. [M., C., T. kadiru = spindle.] க்குப்பு, a woman's hair: கூக்கல். [C. kad = black. Comp. கவுள். S. गाउ. Anc. C. kadapu = cheek. T. kadubu = crowd.]

Nig. கதப்பே ஆண்மயிரும் பெண்பான்மயிரொடு கவுனும் முப்பேர்.

கதப்பிரும், O maid, whose hair is fragrant with precious musk! 294 (G. 93).

கப்பி, grain; coarse grits, 341.

 $[\sqrt{\sin |y|}] =$ 'eat greedily.' M. Comp. T. GAB. An imitative word = 'gobble.']

கம் кам, 'smithery.' [Cor. of s. कर्म. May be connected with s. क, ख, ग, घ, от ह. т. кам|ми. s. कम्.] கம்மம் [s. कंस. м. каммам] 'smith's work,' 393.

கம் кам. [s. कम्.]

- I.  $\varpi\omega|\dot{\psi}$ , v. (§ 57) be diffused as odours, 117, 180, 199, 294. [AND is a formative. Comp.  $\varpi_{\beta}\dot{\omega}=$  fragrance. T. KAM|MU. C. KAM|PU, KAM|ARU, etc.]
  - II. கமுகு = பாக்குமாம், the Betel-nut palm : Areca Catechu, 216.

[M. S. क्रमुक=गुवाक. Der. doubtful.]

கய|ம். [s. चि, ख्र. Comp. கெடு, கிழ். т. каууа. м. = 'depth.']

I. What is low: இழ்மை. கயம் = இழாயினேன், a low fellow, 356.

К. вшою, baseness. Ch. xxxvi.

கயவர், base, low men: கீழ்மக்கள், 66, 143, 145, 200, 355. = கீசர்.

[Opp. to ថ្មជាបាន and to មាល់ប្រធារ.]

2. A tank—excavated: குனம், 215, 375. [Mū. கற்குமரைக்கயம், a tank with fair lotuses.]

கயல், any fish; a special fish;—carp: *Cyprinus*, L. கெண்டை, சேல்.

It is the favourite simile to express the liquid lustre of the female eye, 44, 395.

[M. See கயம் = குளம் = 'a tank.' S. ऋज = 'water-born.' For term. அல், comp. சாயல் from S. द्वाया; மயல் for மயக்கம்.]

कां KAR. [s. कृ, कर, 'hand;' 'black;' 'embryo.']

1. #1, v. (§ 66) 'conceal:' 92011; and so 'refuse,' 19, 92, 305.

[So #] = wojsb, deceit.

In  $Mar{u}$ . கரவுடையார் தம்மைக் கரப்பர் ; கரவார் காவில்லா கெஞ்சத் தவர்.]

- II. ङ् (='the embryo.' From s. गर्भे; from √ग्रह्).
- (1.) #1 25, v. (§ 62) regard, 193, 261.
- (II.) கருத்து, n. regard; idea; purport, 181, 211, 380, 395.
- (III.) #週齡, instrument, 320, 393. [?s. 季. M. KAR-I, -IVI, -UVI.]
  - III. கரு [கரும், கரிய, கார். Comp. கற].
- 1. Black, 8, 47, 387.

கரும்பார்க்கழனி, a field of black soil, 122, i.e. சாகம்; [or கரும்பு + ஆர், full of sugar-cane.] See கார், 103, 217, 311. [M. KAR-I, KAR-U, KĀR.]

2. Eminence: பெரு, 186; கருகரை = பெரியவென்னேறு.

K. கரி=சாட்சி, evidence, example, 10.

[Only Tamil in this sense.]

Nig. கரி என்பதிருக்கை சான்று கறையடி சேகுகாற்பேர்.

கருண=பொரிக்கறி, anything fried, 200, 210, 268. (√கரு=black.)

வெங்|கருண, 207, 210,=savoury food.

Jī. Chin. xiii. 25:

' மூல்' முகை சொரிக்தாற் போன்றினிய பாலடிகின் மகளிர் எக்த கல்ல கருகோயா ஞன்புயைம் பொற்கலத்து கயக்தண் டொர்கன் அல்லல் அடைய அடதிடுமின் ஒட்டகத்தென் றயில்பாரைக் கண்கிம், செல்த கேமுங்கா ணிகோயன்மின, செய்தகமே கிகுமின், கண்டூர்!

Having seen those who joyously ate every day sweet milk, and rice, white as though jasmine buds were showered down, off golden dishes, served up by handmaidens, with rich spiced food,—now, since affliction has visited them, saying, "Give me any coarse food in this sherd," and feeding so,—see that ye regard not wealth, my friends, regard penitence!'

கரும்பு, sugar-cane: கன்னல், Saccharum Officinarum, 34, 35, 138, 211, 390.

[C. kabbu. Anc. C. KARUM|BU. M. KARI|MBU.]

கரை [comp. கரு. M. KAR|A] a shore: bank, 135, 224. முடிவு, எல்லே. [To be distinguished from சேர்ப்பு, where ships anchor.

' நண்ணூற் பெருங்கேள்வி நூற்கரை கண்டான்,

He who has thoroughly mastered science by subtle thought and extensive investigation.' T. 35.

The verb sons (§ 57) = melt away.]

கர்மம், கருமம், n. [s. कर्मन्.  $\sqrt{a}$ , aर = 'do'].

I. தொழிவாகியதவம், ceremonial and ascetic observance, 52.

- 2. செய்கை, the (right) thing to be done, 129.
- 3. Affair, business, 231, 249, 250.
- 4. Action, 236, 345.
- கல் KAL. [Comp. s. कल् and its derivatives. T. KALI and KALU-GU.]
  - 1. கல், கலீர், கல|கல, imitative words, 25, 140, 256. [Comp. 66.]

With என்ற, or as v., § 66. H. B. § 273. Comp. கலுமு. C. gala.

- II. சல், n. stone, rock, 360, 364. [M. KAL]LU. C.] சல்வரை = சன்மல, rocky mountain, 66, 154, 283 (bis), 285.
- 111. கன்ற [கல் + து] v. (§ 62) become matured, hardened; become enraged, 315, 351, [for கனலு, q. v.]
- IV. கன்ற, n. calf, 101, 115, 279. [M. Adj. கற்ற.]
- v. கல்|அ, excavate; dig; bury, 185 [G. 153], 277.
- VI. கல், v. (§ 70)=learn, 253, 398. [м., с. каш. т. кака-сни.]

கற்ற, 255. [G. 95.] கற்றர், 139, 260, 313, 314.

கற்பின், if you learn, 116, 140. கற்பவர், the learners, 135, 317.

கற்ப, they will learn, 135.

With அறி: கற்றறி(ந்தார்), the learned and wise, 56, 133, 138, 256.

The negative:

கல்லாத, 140, 169, 254. கவ்லாத, 255. [G. 95.]

สล้อมกร์, unlearned, 115, 129, 139. สล้อมกรกร์, 106.

கல்லா, 45, 155, 366. கல்லாமை, ignorance, 145. K. கல்|வி (G. 95)=வித்தை, ch. xiv, 131, 132, 135, 195, 333. கற்|பு, learning (? 140)=கல்வி (or கற்பின்).

கல kala, mix.

- 1. #0, v. (§ 66) mingle with, be intimate with, 75, 76, 168, 204, 227, 259.
- II. கல | 並受, v. int. (§ 62) be confounded, perturbed, 59. கல | まで, v. tr. (§§ 62, 160) 248.

[M.='mix.' C. Also saw and sary: comp. Again. Also saw and sary: comp. Again. 268.

கலி = குரல், cry, 12. [s. **என**.]

к. கலுழ், v. (§ 57) wail, 372, 393.

கலம், கலன், n. [G. 17]. [M. Comp. s. **சுனர**. M., T.]

- I. A vessel: பாத்திரம், 206, 239, 289. பொற்கலம், 206, 345.
- 2. A ship : மரக்கலம், காவாய், மதில, 179, 250. ஆழ்கலம் [G. 153] 12.
- 3. A jewel, 40, 251, 376.

மான வருங்கலம் [மானும் என்றிற அரிய அணி] = honour that precious jewel. அணிகலம் = ஆபரணம், 242.

> க‰ = மான், a stag, 399. [M.] கல்யாணம், marriage, 86. [s. कल्पाण.]

- ธอ๋ม καν. [s. **ทห.** The idea is of anything forked, split; hence anything bent, arched, hollow. c., τ. kava=a pair. м.=a forked branch. Comp. கப்பு, கோம்பு, கேப்பு.]
  - I. கவான் = தொடை, lap, thigh, 201.
  - 11. கவற = இருபிளப்புள்ள பனமட்டை, a forked piece of palmyra wood: so, 153 = பற்றக்கோடு, a fulcrum. [Or, some say, கவல் + தாவு + உள்ளம் = a mind that care assails?]
  - 111. கவற்ற, v. (§ 62)=கவிலப்படுத்து, cause trouble to, distract, 44, 45, 89, 306. [Comp. μέριμνα from μερίς: curae divorse trahunt.] From கவல், 'be anxious.' c. kavalu.
  - IV. ടയി, v. (§§ 57, 64) overarch, cover as a canopy, 80. [Comp. ടയിழ். м., с., т.]
  - v. கவ்வ, v. (§ 62) seize with eagerness, with open jaws. See சௌவு, 70, 322. [Comp. கவர்.]
- கம் кад, pass off. [Comp. s. गल्. т. gad. с. kal. м. kal, kar. Connected with கட.]
  - ı. கழி, v. (§ 57) pass off; die; slip away, 49, 71.
  - 11. சுழி, v. (§ 64) get rid of; spend time, 56, 162, 268, 273, 286, 330, 366.

கழி, adv. and  $adj = \omega$ க்க, many, much (G. 153) 113, 128, 275.

ии. #у, п. a back-water, creek, 168, 391.

['அல்கு கழிபினுஞ் செல்லாதோ கடல்?' Does the sea not enter even a little creek?']

- ıv. கழ|ல்(லு), v. (§ 70) fall or slip out, 13.
- v. #4 / p, v. (§ 62) urge, 253.
- vi. கழுமியார் (with காதல், see கெழ்) those overflowing with affection, 228.
- vii. #(цр) a, v. (§ 62) wash.

- கழிஇ, having washed, 258. கழுஉம் = கழுவும், 285 (G. 14).
- சமூகீர், water in which rice has been washed, 217 (G. 153).
- viii. ङक्ष, ङक्ष्ड, 'eagle:' here it must be the 'vulture,' 48. [м. s. गृभ. Germ. geier.]
  - IX. கழுனி = வயல், a cultivated field, 122: some say கருங் பார்கழனி = நரகம். [Comp. களம். M.]
- கள் каட. [Has meanings: 1. 'thorn;' 2. 'removal;' கழ்; 3. 'toddy;' 4. 'deceit.']
  - I. களங்கனி, 103.

Fruit of the same (same, same), same, same), a wild thorn. It is intensely black. Carissa Carandas. [M. kalāvu. T. kalivi.]

- II. களிற, a male elephant, 192. [√கள்=wild exhilaration. м.]
- K. III. களர், brackish soil. [Comp. அளம், அளக்கர், அளறு.] களர்நிலம்= உவர்நிலம், 133.
  - IV. Æøi | off, a kind of shrub, with white acrid juice.

    Euphorbia nereifolia or Tirukalli: 'milk-hedge,'
    262. [M.]
- v. (I.) கள் (கள்ளு), v. [past tense கட்டேன்] steal; act treacherously, 157.
  - (II.) # in. toddy, any intoxicating juice, 157; honey, sweet fragrance, 349. [M.]
  - (III.) கள் எம் = வஞ்சனே, deceit, 20, 128, 380. [M.]
    - vi. கீர, v. (§ 57) remove, cut off, 9, 44, 170, 226, 239. Comp. கழி.

K. VII. களம் (களன்), any open place. [s. खल.] வெங்களத்து, in the cruel place, slaughter-house, 16. [T. 10: 'அவைக்களன், an assembly.']

கற் ка<u>rr</u>. [Comp. கர். м. каrra. с. каre. т. каra.]

1. கூ, v. (§ 64) grow black [м. каrr|икка]; grow dark

with anger, 63, 315.

கூ | அ, anger, 335. [т. 46.]

- II. கறை, n. darkness; the dark mountains, 231. கறை யடி=ஆண்.
- и. вр. v. (§ 64) bite, eat: в. 41. [т. копики; клписни. с. клсисни.]

கறங்கு, v. (§ 62) sound : ஒவி, 23, 228, 285.

к. *вр*ц. [s. **क**ट्य.]

- 1. Chastity, 293, 381, 383. Ch. xxxix.
- 2. Learning: கல்வியறிவு, 140. [√கல்.] (T. 86.)
- கன|ல் камаl, 'fire:' கெருப்பு. [See அனல், அழல். s. ज्ञनल.] கனலு, v. (§ 70)=கொதி, சொலி, 291, 298. கனம் [s. चन] weight, value, 127, 146, 341. கனி [கல், comp. கன்று:—கனி=கன்றி. м.]
  - 1. n. = υφώ, ripe, sweet fruit, 19, 103.
  - 2. v. (§ 57) ripen, 244.

கனே, *n.* sound, roar: அறை. v. (§ 64) roar [M.] 138, 349.

கன்னியர், virgins, 274. [s. **कन्या**.]

- கா кā, guard. [м., с., т. have кā, кā-рu, кāy. Hindūstāni المول from Turkish قراول. In common Tamil they say கார்த்து. Comp. s. भा, हा=கா.]
  - 1. கா, v. (§ 64) = காப்பாற்ற, ஒம்பு: guard, hoard, defend, restrain: அடக்கு, பாதுகா = s. रख्, 9, 57, 59, 63, 230, 280, 320, 351.
  - II. காப்பு, n. = காவல், defence, protection, 83, 277, 361. காக்கை, காகம் [s. काक] crow, 41, 400. காஞ்சிரம் = எட்டி, 217, 243.

Strychnos Nux Vomica. See Ainslie's Materia Med. i. 318.

The tree came from Cochin China, where its name is Cay-cu-chi, hence perhaps the name.

கா ि [ र्यं , कि as का ि from कि . But comp. का. M., C. kar. T. Tu. S. कानन = कार्ज, काळाके, काळाके, and काष्ट्र] 'a wilderness, jungle,' 25, 122, 361.

With 4pb, 49, 29, it is 'the burning ground,' 45, 96, 121.

K. காட்சி, 157, = பார்வை. [See காண், கண்.]

'The vision and the faculty divine.' In K. Lex. = βθσωνώ. [M. kārcha.]

காணம் = பொருள், பொன், wealth, gold, coin, 372, 374. [Comp. காணிக்கை. M. s. काचन.] காணி =  $\frac{1}{8.0}$  (or  $\frac{1}{6.4}$ ), 346. [H. B. pt. II. app. vi. T., M., C.]

காண் Kān, see.

I. காண், v. (§ 70)=கோக்கு, 'see,' 24, 49, 84, 293. [See கண்.]

srow, in sight of all, 45, 66, 107, 374.

காணும் (not neg.), see! examine! 12, 136, 241. கண்டு, 43, 44, 45, 50, 53, 330.

கண்டும், though they have seen, 25, 39, 60.

கண்டுழி [see உழி] as soon as they see, 62.

कल्लंग् कार्न, persons who have not seen, 48 ; or = to a past tense, neg. = have they not seen ?

கண்டாலும், காணினும், 79, 154. கண்டதடைத்த, is as terrible as to see, 126.

கானேம், we know not, 132. காண்பாம், we shall see, 137.

காண்டல், 361, = காணுதல். காண்டொறம், 159. See தோறு.

காண்ப, they shall see, 315.

II. காட்டு, v. (§§ 62, 160) show: காண்பி, 293, 314, 319, 341, 372. [M., Tu., C., T.]

ರ್ಪ್ರಾಹ = ಹಾ ಎನ್. [C., M., Tu., T.] An Indian league; here about 5 English miles (or  $\frac{1}{2}$  யோசின), 100.

காதல், see காம்.

## к. காம் кам. [s. कम्, काम.]

I. காமம், love; desire; lust, sexual passion: ஆசை, 13, 42, 88–90 (!), 391.

காமகோய், the torments of lust.

[Comp. K. Rām. I. xi. 80:

' ஆசைகோய்க்கு மருக்தம் உண்**டங் கொ**லோ?

Is there any medicine for the disease of lust?']

காமத்தப்பால், see Introd. to ch. xl. காமநுதலியல், chapter treating of love.

II. காம் for காமம். [G. 41. So இன்புற and துன்புற.] காமுற, desire eagerly. இச்சி, 54, 60, 259, 313. (See உற.) Here உற = படு (§ 161).

III. επρώ = επωώ, affection; desire, 86.

காதன்மனேயாள், = a loving housewife, 228, 306, 330, 384.

காதல்வகை, so as to please his taste.

காதவன் (f. காதலி, pl. காதவவர்) one who fondly loves, 73, 181, 384, 392, 395.

IV. காதலி, v. (§ 64) desire, 123, 181.

காந்தள் = கார்த்திகைப்பூ, a flower plant, Gloriosa superba, 283. [s. **காन**, or **காनाय**?]

காப் KĀY. [M., C., Tu., T. KĀ-GU, -YU, -CHU.]

I. впш, n. (1) fruit immature, 19, 203, 217, 328.

(2) Any nut or legume that does not grow soft or sweet by ripening. Thus \$\mathcal{Z}\overline{\text{pission}}\overline{\text{pission}}\overline{\text{103}}, 103, 116.

II. v. int. (§ 57) wax hot, 61, 63, 297, 315.

III. v. tr. (§ 64) produce, 203, 367.

காயம், condiment, seasoning, hot spice, 116. [M. From verb காய்=be hot. Comp. காரம், காழ்ப்பு.]

கார் [see கர்] blackness.

கரர் என = கருமையாக: (§ 273), 103: so that men say blackness. [Met. a cloud. Comp. T. 6.]

காரறிவு, darkened wisdom, i.e. ignorant folly, 311.

In 217 கார் = 'black, made of கார்கெல்,' or கார், v. (§ 64) = be acrid.

காரணம் [S. कार्या] cause : எத, 56, 183, 265. [See காரியம்.]

### கால் Kāl. [м., т., с., ти. Сотр. கழல் or கவல்.]

I. See காலம், from the knee downward.

II. I. A leg, foot; (s. a/r) 84, 123, 218, 268, 372.

காலர், persons having legs, 122.

காலாடு, be active, 113. காற்றெழில், menial work, 193.

2. A wheel, 2.

3. A place: soir.

கடைக்கால், what rightly occupies the lowest place, 368.

4. A handle : காம்பு, கைப்படி, 368.

5. A stem : βπ οπ, 199.

### காலம் [s. **काल**]=time, 68.

காலத்த, when; in the time of [G. 152] 110, 184, 284, 329. = பொழுத, இடத்த, etc.

காலத்தால், early [G. 137] 20.

கால் = காலம் [G. 41] 24. அக்கால், then, 123.

பல்காலும், many a time, 27. எக்காலும், always, 43, 112.

காலே = காலம்; தரம் [see ஐ] 24, 68.

றைகால், before; early, 341; in the morning of youth; betimes: உதயம், 35, 110, 328, 363.

கால், as a verbal inflexion,= when [G. 86. H. B. § 97 note] 2, 5, 26, 33, 37, 38, 44, 57, 64, 67, 70, 113, 241, 391.

காலு, v. (§ 70) discharge, vomit: பெய், கக்கு, சொறி, 269. [? From கால்=channel, mouth; but comp. காறு = hawk up. M., C.  $k\bar{a}rr$ . M.  $k\bar{a}r$ ,  $k\bar{a}rr$ ,  $k\bar{a}l$ . T.  $k\bar{a}r$ .]

காழ் kāṇ, 'a seed, or stone.' [This seems a form of கல், and is the Tuḍa pronunciation of that word.]= தெண்மை, hardness, core, kernel; ripe and solid wisdom.

காஞ்சிரங்காழ், 243. காழில்லா = மூதறிவில்லாத, 14.

காழ்கொண்டகண்ணே = வயிரம், when it has grown into a strong tree, 192.

[T. 3: 'காழ்கொண்ட இல்லாள், a virtuous wife.']

காழாய = முதிர்ந்த நூலறிவு, 342. [Comp. கடு. C. KĀŖ. M.  $k\bar{a}dal$ .]

[T. 75: ' காழ்த்தமரம், a tree with a core.'

T. 24: 'காழ்த்த பகைவர், implacable enemies.'

T. 46: 'காழ்கடிக்கு மேறுய்மை இல்லாத வெல்களிற, the conquering elephant that uproots the tree (it is tied to) and is unsafe to mount.']

காறா, a young bullock; a youth; a bridegroom, 398. [M. kāļa. Comp. S. **काल**.] காற = அவவு, காலவெல்ல, until. [கால் for காலம் + த.]

படுகாறம், until it is abused, despised, 13 (G. 153).

கானல் = சோல் [S. **गहन.** கா, கான்], a grove on the sea-shore, 117, 194. கொட்கணி லத்தச் சோல்.

கான் [S. कानन. Comp. கா, 'a park,' and காடு].

கான், கானம், கானகம் = காடு, a desert : பாவேரிலம், 76, 283, 291, 300, 396, 398.

# கிட் кір, *hap*. [In c. кір, 'perish,'= кер. т. керачи. м. кіра. Comp. கிடத்த, கிடை, கிட்டு; Lat. *cad*.]

\$\(\omega\)\_, v. (\§ 66) lie down, 29, 394.

Present itself; lie patent, 105. Remain, lie still; be, 231, 334, 362.

[T. 67: 'கொக்தார் செய்யக்கிடக்ததில், there is nothing the afflicted ones can do.']

உம்பர்க்கெடந்து, whilst reposing in the blissful regions, 37.

[கலித். i. 17: 'சென்றேச்மூகப்பப் பொருளுங்கிடவாத, wealth does not lie stored for any passers-by to ladle in.'

See in Mii. வலிடிக்கமாற்றம் = 'violent words,' and புவிடிக்கதாற, 'a thicket where a tiger lurks.']

கிடை, n. = சடை, கெட்டி, a kind of cork wood; Aeschynomene, 360.

கிணற, a well, often கிணம், 263, 275.

Versions of one original. [Comp. கேணி, கென்டு, கிள் ; S. खन् . M.]

## к. Бур ківа. [The idea is 'old.' Comp. & ў.]

= உரிய, specially pertaining to. [Comp. கெழ், கேக். C. KELE.] இழவன், proprietor. = உரியவன், their old or former proprietor, 101. [Comp. கலித். i. 21:

> ' கிழவர் இன்னேர் என்னு பொருடான் பழவின மருவ்கிற் பெயர்புபெயர் புறையும்:

Wealth says not these are my *rightful owners*, but according to old deeds changes continually its abode.' Θωω<sup>‡</sup>Ψ. G. 86.]

நாவின்கிழத்தி, 'she whose ancient seat is the tongue:' Sarasvatī, 252.

பூவின்கிழத்தி, 'she whose ancient seat is the flower (lotus):' Lakshmī, 252.

So மீன க்டிழத்தி, 'mistress of the house.' T. 64.

[In Jī. Chin. i. 244: ஆருயிர்க்கிழத்தி, 'the mistress of his very soul.']

இழமை, 310, = உரிமை, propriety, familiar friendship [Comp. K. ch. 81.]

 $\mathcal{D}$   $\psi$ , v. [§ 64. Comp.  $\mathcal{E}_{\mathcal{D}}$ ,  $\mathcal{E}_{\dot{\psi}}$ . M. s. दि, खुर= खुर्] tear, 107; rend, pierce, 151.

தின் кіட. [The idea is 'rise, raise, put forth.' c. keĻ|AR. м. кіட|А. т. кі∟ட. Comp. √விள், கிளர், கிளறு.]

களி, a parrot, *Palaeorpis:* கின்னே, 283. [T., M., C. giļi, giņi. T. chilaka. Either an imitative word='the screamer,' or from கின்.]

I. கிரோ, n. branch. [Comp. கேன், கிழ, கெழு.]

உறவினர், kindred, 30, 191. இளஞர், 113, 206.

v. (§ 64). Comp. இனர்.

1. Grow, be amplified, 65 (G. 153).

- 2. v. tr. scratch, as fowls, செய், இண்டு. Hence, இனப்பு, a scratching up, 341.
  - II. கிளர், v. (§ 57) shine, 290. [Comp. விள், வெள்.]
  - III. கிள்(ளு), v. (§ 62) pinch ; dig out, 336. [м. Comp. கல்லு and т. кас-Lu.]
- கேழ் kīṇ. [The root is கிழ். ழ் sometimes = ண்; hence கீணர் (but comp. s. चि and घोण). See கிழ, கிட, கெட; கட, கடை, கய.]

(Used for @\$\mathcal{G}\$, rend; and &\$\varphi\$. Comp. @\$\varphi\$.) [M. KIŖ, KIŖI, KĬŖ: comp. @\$\varphi\$. C. KEĻ, KĒ; KIŖ, KĪ. See kin = \$\varphi\$\varphi\$, with which and S. **「森坪** (used in a depreciatory sense) the root is mixed up. T. KIN|DA.]

- 1. Ε΄μ, 'under,' sign of 7th case, 3, 191 [G. 63], 196. Εψω, degrade, 248. Εψώωω, be subject to. Εφπω. 70, 349. [Εψ+Ψωωω.]

  By metonymy [G. 162]: a low man, 64, 260, 262, 279, 341, and ch. xxxv passim.
  Εψωφάσ, 70. = εμωφ.
  - 11. சிழ்மை = சயமை: baseness, ch. xxxv.

### (₺ KU (₺¬ KŪ).

- An increment or சாரியை: really = க். G. 108. Comp. 350: பூண்கல்லா, = பூண் + கு + ஆல்லா.
- 2. A formative of verbs: g[g, Cur]g=u, g; gu (ngu) in intransitives, and kku in transitives.
  - 3. Sign of 4th case. C. D. G. pp. 175-179. G. 60.
  - 4. A termination of 1st sing. future. G. 81.
  - 5. A Sanskrit prefix denoting 'inferiority.'
- 6. As the basis of pure Tamilian words it seems = 'point, direct, aim, sharpness, gathering into one: ' $(3+\beta)$ ,  $(4+\beta)$ ,  $(4+\beta)$
- 低止 кир. [Connected with エニ. Comp. s. まえ, 'be curved.' c. кир (konku). м. кир. See various words with кор.]

1. 医华 [comp. s. **豪信**, and c. d. g. p. 456. T. *guḍi*]. 医华, family, noble family, 69, 84, 96, 141 *etc.*, 199, 281, 312.

குடிப்பிறப்பு, noble birth, ch. xv.

குடி|மை, high birth, 333; sense of nobility, 66.

[N. M. K. 6: 'அறிவார்யார் நல்லாள் பிறக்குங்குடி,

Who know from what family a good man will come forth?']

II. குட|ர் (குடல். Both forms in м.) 46.

111. குடம் = கும்பம், a large earthern pot, 382.

IV. குடை = சத்திரம், n. umbrella [comp. கவி, கவிகை. M. kuda. T. kodugu. C. kode] 3, 368.

[Jī. Chin. i. 233.] குடையர், those over whom an umbrella is borne, 21. v. (§ 57) hollow out, bend. [C.]

குடை கலன், a vessel of leaves bent [G. 153] 289.

குணம், குணன் [S. **गु**ण] quality, excellence, 56, 91, 230, 353. குணுக்கர், low people, workers in leather : தோல் வீண்குர், 322.

குண்டு=depth. [s. कुग्ड. м.]

குண்டுகீர்வையம், earth (girt by) the deep sea, 94.

குண்டை = எருது, bullock, 350. [Comp. s. **कुरा**.]

I. குதில், I. prattle: மழில். 2. A simpleton: முடன். [ज़ in S. compounds='inferiority;' but probably an imitative word: see கொதி, C. kutakuta.]

குதில | மை, folly, 197. 📁 தளர்ச்சி, அறியாமைக்குற்றம் (மழிலச்சொல்லின்தன்மை).

- 11. குதி, v. (§ 64). [A mixture of a word 'to boil,' 'to jump,' and 'heel.' Comp. கொதி. c., Tu. kudi; gudi. T. gudi|kālu, 'heel.' s. भोटक.] Leap; elude, escape from, 6.
- III. 馬島町, a horse, 398. [M. kutira. T. gurramu. C. kudire.]
- к. Iv. குத்த, v. (§ 62) peck, pierce, prick, 48, 226.

ලුදුම් or ලුවුව් = නුව, a log, 178.

In 237 'having snatched.' [Comp. கொத்து. T. KOTT, கொட்டு. M., Tu., C.] [= beat in a mortar: 'உலிக்குத்திக்கைவருக்க, to pain your hand by pounding chaff.' T. 28.]

- குப் кир. [Comp. கும், குவ், கொம். с. кирре, вирре. குப்பல், குவி, கும்பு. м. кирра. т. gub, кирра. The idea is 'anything rounded.']
  - 1. குப்பை, a dunghill, refuse (in a heap), 341.
  - и. குப்புற [see உற], rush away (fall headlong), 377.

[Jī. Chin. xiii. 327: 'குட்டகீர்குளத்தினல்லாற் குப்பைமேற்குவினபூவா,

The kuvaļai only flowers in the hollow tank, not on a dunghill.'

Also 'a heap.' T. 83: 'உப்பின்பெருங்குப்பை, the huge heap of salt.']

கும்பம் = கடம், கலசம், pot, 47. [s. **ஒ.**  $\mathbf{m}$ .] கும்பி, hell :  $\mathbf{n}$ ரகம், 81. [s. **ஒ.**  $\mathbf{m}$ ரி $\mathbf{m}$ .]

There are seven chief hells.

[In Kāçikh. viii. 31, the duty of feeding the hungry is thus enforced:

உம்பர் வேதியர் விருந்தினரை ஊட்டி நகரார் தம்பசிக்கனநணிப்ப எனிதய்த்த இவரை வெம்புகண்டகர் உனத்தின் மிகவெம்மை புரியும் கும்பியாகதரகத்திடை குரிப்ப எறிவரம்.

Yama points out certain persons and gives the order to an attendant:

'These did not eat, first feeding those above, Brahmans and guests, But gorged themselves, assuaging hunger's fiery pang! Hurl them in Kumbī-pākam hell to bathe,

Whose fires the souls of savage ones inflame.'

கும்பிபாகம் [S. pot-roasting] is one of the seven hells.]

கும் [comp. கொய், rare herbs culled] spice, seasoning, 217.

[Jī. Chin. xiii. 343: 'கும்கடிழ் அஞ்சவை அடிகில்,

Rice of pleasant savour redolent of spice.'

Jī. Chin. xiii. 373 : 'பொரியுங்கும்யும் வறைகளும்,

Fried curry, spiced condiments, and parched viands.']

- குர் kur. [Comp. குற், குழ், what is little, young, tender. M. kuru.]
  - I. குர|ம்பு, bank, limit : வரம்பு, எல்ஃ, 153. [See வரி, வரை, கரை. So அழகு = கழகு.]
  - 11. குர|ல் = ஒலி, sound, 339. [See குரை, குயில், கூ, கூவு. s. **बुर**் м. kura, kural. c. kural, kūral. т. kurru.]
  - 111. தருத, a bird: தருவி, தரீஇ, 135. [м. kuri|gil.]
  - IV. குருடு, blindness. குருடன், 158. [м., с., т. guddhi.]
  - v. கருதி = இரத்தம், blood. [s. 東文. Lat. cruor. м. kuruthi.]
  - vi. குரு|த்து, young white tender leaves, buds, or shoots, 211. [Comp. 138= தனி.]
  - VII. ເສຫາ, v. (§ 64)=ເສືາ, bark, 254. [See ເສາຄ. M. \[ kur|a = \text{barking}; \ kur|ekka. \ c. \ kor|a. ]
    \[ \text{Nig. ເສຫາ admission\_bark see. See Nannūl, 373.} \]

ন্ত্ৰগট [s. ক্বল] family=ন্ত্ৰদ, 160, 175; race, 179, 285; caste, 195, 333.

[ '. . . . குலக்தீத கொள்கை அழிக்தக்கடை,

One's caste (family, tribe) is evil when the virtues pertaining to it have perished.' கொள்கை = அசாம், ஒழுக்கம், கன்னடக்கை.]

குவன் = குவலயம், the water-lily; *Pontederia*, 44, 236. [s. **தைஎன.** м.]

In 236 the ஆம்பல் and குலின are contrasted to the disadvantage of the former. Here

குழ் киஜ. [Comp. குர், குற், குள். м. киஜ|A=what is hollow. с. киу|I, киஜI, кор|A. т. kurra.]

The √ seems to mean—1. tender; 2. hollow; 3. collection. S. कुल.

1. குழ, tender, 101: இன.

11. குழிவி, early youth : இளமை, 11.

III. குழ|ம்பு, mud, slime, 47 : சேற.

IV. 爱妈, v. (§ 57) be hollow, sunken, 49.

v. குழு, குழாம், society. [From குலம்?]

குழாம் [N. M. K. p. 3] collection of things. குழுவு, v. (§ 62) unite, associate, 137. [குழுமு, கூடு.]

vi. 医如果, n. i. ear jewel, 370; 2. tender leaves, 167; v. (§ 64) bend, wag, 213.

குள் кபட்

- 1. குள ம் = எரி, a tank, 191. [Comp. s. कूलम्. с. р. д. р. 456. м. kuṭam. с. koṇa, koṭa, as though from коட=the holder.]
- II. *医ൺ*, v. (§ 64) bathe, 90. [M.]
- III. குளிர், n. coolness, 71. குளிர், v. (§ 57) be cool, 167.

[ Dit, To, Ge are formatives. Anc. C. M. With well's compare well's well ]

With Godi compare soli, sol.]

- K. (母) KURR, Θφ, Θφφ. [C. D. G. p. 479. M. KURR, ÇIRR, ÇERR. C. KURR, KIRR, etc. T. KUR|U, KIR|I. Germ. kurz. Lat. curt. Teut. skorta. Gr. κειρ-, ξυρ-. s. 觀、, 嘎、. In Breton korr=dwarf: ⑤ρισί.]
  - I. குறடு=pincers, tongs, 208.
  - II. குறீன = கோள், slander. [M. kuraļa.]
  - III. குற, adj. small, 262. குறம், 122. (\$ 131.f.) = குறிய. ['கற்றேவல், mean behest.' Nīti. 12.]

IV. 医奥医(§ 62) approach, 261.

['குறகார் அறிவுடையார், the wise draw not near.' T. 14.]

v. தறை, v. (§§ 57, 64). [Comp. т. koda, koduva.]

I. int. grow less, be cut off, 84.

2. tr. cut short, trim, 350.

குறைவு, diminution, 132; what yet remains to do, 332.

Comp. proverb : கொடுத்தாற் குறைவராது. [கோவிக்தசதகம், 8.]

VI. குற்றம் = தவற, பிழை, பாவம், defect, fault, 111, 153, 230, 353, 394.

VII. குன்ற, 1. v. (§ 62) diminish: குறை, 141. [Nasalized.] குன்ற = குன்றத = unfailing; in reduced circumstances, 176. குன்றல் = குறைதல், 112.

குன்ற = இினத்தப்போக, when he is worsted, 312.

2. n. a hill: മയ, യത്മ, 90, 175, 176, 257, 290, 307; (=tapering, conical.) = குன்றம், 113, 128, 212, 231, 319. [T. konda. M. kunnu.] குறவன் = குன்றவன், a mountaineer, 356.

தி, see கு, குற, கூற; v. (§ 64) point out. [M., C. kurri, gurri. T. guri.]

குறினும் = கூறினும், 258 [see கூற].

குறிப்பு, sign; nod, beck, command; thought, 196, 305.

[Comp. Jī. Chin. i. 277 for குறிப்பு = will, mind.]

குறி, sign : இலக்கணம், அடையாளம், 300.

 $[ \mathcal{B} = \text{sound sense, in T. 52.} ]$ 

குற்றி, 1. a stump, 178. See குத்தி, குத்து. 2. Poetical license for குத்தி, 237.

लुजी, v. (§ 57) stoop, 17. [Comp. S. क्रांग. M. kuni. T. क्र. जे.] குன்ற, see குற்.

கூட் KŪD, see குட்.

5. €, v. (§ 62) join; embrace, 354.

த‰க்கட்டு, join the society of, 162.

љ. Ф. n. a cage, 122. [м., т. gūdu. т. kūr, kūdu; с.; M.; S. कुड.]

கூத்தன், dancer. [м. s. गूर्ह.]

The performer, i.e. the soul, which pulls the strings of the puppet, the body, and exhibits the drama of life, 26. (From & ja, drama, dance.)

கூத்தியர் = காடகக்கணிகையர், dancing girls, 191.

கூம்பு, v. (§ 62) [see கு, கொம்பு; கும்பு, குப்பை. M. kūmbu = 'a bud.' S. 🦖 இ close as flowers, 215.

கூர் kūr, sharp. [Comp. கு, குர், குறி, and s. कू. м. с. т.  $k\bar{u}r = k\bar{u}d$ .

I. கூர், கூரிய.

கூர்|மை, sharpness, acuteness; keenness of intellect: கூரிய அறிவு, 287.

இடும்பைகூர் செர்ச்சரர், who suffer acutely in mind, 107; உள்கூர்படு, hunger inwardly raging, 286. Here கூர் is the root of an auxiliary verb (§ 57) added to a noun: so, அன்புகருறேறது.

電音表表, tending directly to, SI; 電音表表, attacking furiously, 70. These are apparently conjugated forms (G. 93) from 電声=point.

For கல்கூர், be poor, and கல்குரவு, poverty, see கல்.

II. A sloping, pointed, thatched roof; by metonomy = a house, 231. [M. kūra.]

கூ|வு Kūvu, v. (§ 62).

கு. உ.ம் = கூஷம், which will vociferate, 140. [T. KŪ, KŪ|YU. M. KŪ|RRU. C. KŪ-GU. An imitative word.]

கூழ்  $K\bar{U}$   $R_i = 2$  ணவு. [Comp. s.  $R_i$  c.  $k\bar{u}$  lu. M. It is connected with குழு. T.  $k\bar{u}$  du.]

1. Grain, rice. 2. Growing com, பைக்க-ழ், 191. 3. Food, 257, 321. பால்க-ழ், 321.

[In T. 48:

் ரெய்பெய்த சோறென்று கூழை மதிப்பான்,

He who esteems rice-water as if it were rice mingled with ghī.']

கூறு Kū<u>rr</u>, allot. [See குற, brief. м., с., т. κήρ = கூற. As verb = κηρύσσω.]

1. கூற, v. (§ 62) say, declare, proclaim : சொல்லு, 84, 156, 157, 158, 242, 326, 353. கூருதி, say not! 388.

II. ε-ρρώ, ε-ρρ = word, in ω ε-ρρώ, praise, 53.

புறங்கூற்ற, defamation, 158.

III. கூற்ற, கூற்றம், Death, Yaman (the divider, decider), 4, 5, 6, 7, 20, 35, 36, 106, 120, 172, 188, 330, 331, 363.

[Comp. B. I. S. 1690:

## 'कालक्षेपः न कर्तेच्य छायुर्याति दिने दिने। निरीक्षति यमोराजा धर्मस्य विविधां गतिम्॥

Make no delay. Life wastes day by day. King Yama observes the various paths of virtue.'

The god of death (S. **यम**: இயமன், எமன்; தருமன்; கூற்று, கூற்றம், கூற்றன், கூற்றவன்; காலன்; மறலி).

A full account of him and of the struggle in which Markandeyar defeated him is to be found in the மார்க்கண்டப்படலம் of the அசாகாண்டம் of the Skanda-purāna.

In an Assarda viii his appearance and attributes are described. See also Nīti. 42.

The name & po = arbiter, one who pronounces a sentence, or divider.

So Jī. Chin. xiii. 22:

் உடற்றும் பிணித்தீ உடம்பின் உயிர்பெய்திட் டடுத்தணர்வு செய்யாக ஆற்ற றவையாகக் குடித்தண்ணும் கூற்றங் குடில்பிரியா முன்னே,— கொடுத்தண்மின், கண்டீர்! குணம்புரிமின் கண்டீர்! Before "The DIVIDER" (death) tears in pieces the hut (the body),—pouring out as rice the life of that body consumed with fire of diseases that afflict, adding your understanding as the ghī, and your faculties as the condiment, and devouring all,—see that ye share with others what ye eat! see that ye delight in virtue!

And El. 23, 38:

' வாள்அஞ்சான், வன்கண்மை அஞ்சான், வனப்பஞ்சான், ஆள்அஞ்சான், ஆயபொரு டான்அஞ்சான்,— கானெஞ்சாக் காலன் வரவெழுதல் காணின்வீ டெய்திய பாலினூல் எய்தப் படும்,

IIe fears not sword; dreads not bravery; respects not beauty; shrinks not from any hero; is not dismayed by any assemblage of resources; and fails not his day:—therefore, if you see death's coming imminent, you should betake yourself to the studies that relate to "release."

'அழப்போகான், அஞ்சான், அலறிஞற் கோோன், எழப்போகான், ஈடற்றுர் என்று—தொழப்போகான், என்னேஇக் காலன்சு டோரார் தவமுயலார்? கொன்னே இருத்தல் குறை!

He goes not away though one weep; he knows no dread; if one lament aloud he hears not; if one spring up he does not relinquish his hold; he does not depart, saying "these are helpless ones;" though one pay him reverence he goes not; why do men not ponder death's power, and labour in works of penitential expiation? To remain idle is surely a fault!']

கூறை=சி‰, ஆடை, garment, 281. [√கூற=portion. M. KŪRRA.]

к. िकां кер. [s. चिद्र. с. d. g. p. 471. м., ти., т. дера, снер, снег. с. кер, кір.]

1. கெடு, v. (§ 68) perish, disappear: அழி, மறை, சீங்கு, 8, 10, 27, 80, 171, 186, 197, 201, 368.

கைட்ட அற்ற, இல்லாத, senseless, 121. கெட்டு for கெட்ட, 288.

11. G&B (as Gu p etc.), ruin, 80, 132, 134, 173, 316. [s. खेर. GR. κῆδος.]

செழ் KER. [Comp. கிழ், கேழ், கேள். C. D. G. p. 479.] v. கெழு (கெழுவு, கெழுமு, கழுமு), become familiar, accustomed to. கெழிஇனர், 385. கெழிஇ, 213. In 90 உருகெழு, as an epithet of fire, is doubtful. உரு = heat, and கெழு = splendour: or கெழு = உள்ள.

கேணி кёṇі [s. खिन. Comp. கிறை. c. kaṇi. м. kēṇi. т. khani, gani] a temporary well; hole in the sand, 184.

' எடுத்தாலும் ஊறம், இறைத்தாலும் ஊறம், இடைகவெ மடுத்தால் மற்படுமோ, மணற்கேணித் தண்ணீர்? அதபோல் அடுத்தாரை வாழ்விக்கக் கல்விஉண் டானவர் அன்புடனே கொடுத்தாற் குறைவருமோ?.... G.8.

The water of the well dug in the sand, though you draw it forth, gushes still; though you irrigate with it, it gushes still; dam it up, is it stayed?

Thus, if the learned lovingly make happy those who approach them, will their resources diminish?'

கேழ் หட்ட கிறம், hue, 41, 212.

[From இகழு-மை. Comp. with  $\sqrt{s\dot{p}}=abound$ . In M. = a reddish deer.] Nig. கேழ் நிறம் ஒளி ஒப்பாகும்.

K. கேள் Kēl. [Comp. கிழ, கெழு, உரி, கிடோ. c. keļe, geņe.]

I. Coll. noun, kindred, 29, 191. உறவு, உறவினர், தமர், சுற்றத்தார்.

= Csali, 9, 201, 382.

கேண்மை, intimacy; friendship: கட்பு, தொடர்பு, உறவு [see K. கெமுதகைமை].

125, 128, 138, 154, 166, 172, 204, 211, 236. [S. **缺**民.]

H. v. (§ 70) [M. кё́і. С., Ти. кё́м. Comp. Lat. clu, Aus-cul-т-. Gr. кди. S. 潤].

1. Ask, ask leave, enquire, 30, 86.

2. Hear, 64, 100, 126, 322, 364. [கேட்கலார்: கேன் + சு + அலார்.]

K. Csi a [G. 96] traditional lore, 63, 106, 137, 260. [M.]

கை KAI. [As செய்:கை:: டி: கா. T. cheyi, kēlu. c. kai, key.

м. ти. See с. р. д. рр. 468, 503.]

I. (1) \$\infty\$ n. hand, 5, 98, 193, 315, 386.

கைக்கோல், walking-stick, 14. கைகாட்டு, indicate with the hand, 328.

கை(க்) கீட்டு, stretch out hand (to take, supplicate, or give), 238, 262, 288.

கையுற, come into hand of, 5, 84, 300.

கைப்படு, fall into the hands of, 38, 129.

கைவிடு, abandon, 43, 76, 130, 208, 214, 294.

கைம்மால், the wreath in (her) hand, 393.

கைத்த = கைப்பொருள், சொத்த, means, property: what is in hand (G. 63), 19, 80, 92, 206, 217. [N. M. K. p. 3.]

(2) Minuteness. கைஞ்ஞானம், trifling, unreal wisdom, 311.

[This puzzles the commentators. Three explanations are given: (1)  $\infty \alpha = 2\beta \mu$ ; (2)  $\infty \alpha = \alpha \alpha \beta \alpha \beta \beta$ ; (3)  $\infty \alpha = \alpha \alpha \alpha \beta \beta \beta \beta$ , i.e. 'fisticuff wisdom.']

(3) Propriety of conduct, கல்ஒழுக்கம், 59, 163, 362, 382.

(4) Money (in hand), 371 [ = வாரி in 370]. கைப்பொருள், property, 376.

II. v. (§ 64) for  $\mathscr{E}\mathscr{F}$ , be bitter, II2. [M.]  $\mathfrak{E}\mathscr{E}\mathscr{F}$ 

கொ KO [கொட், கோட்], கொ|ம். The idea is anything round, bent, spherical.

[Considering the many verbs whose first syllable is  $\Theta_{\sigma\sigma}$ , it may be equivalent to SAM,  $\sigma \delta \nu$ , con, cum, in Sanskrit, Greek, and Latin, and these verbs may be mostly compounds. Thus

Gar G (comp. 4-6, 4-6, 96).

கொன் (வின், ஆன்).

கொல் (வில், ஆல், இல்).

கொமு (விழ், ஆழ், இழ்).

கொதி, கொய், கொத்த, கொட்டு, கொடு, etc.

Have we traces of compounds in verbs with initial Qsz, a, a, a?]

கொம்|பு, the bough of a tree, 203, 290. [Comp. கூம்பு, கூன். м., с., ти. т. kommu.]

கொம்|மை, rotundity, 85. [Comp. கொங்கை.]

கொடு кор. [Comp. s. √कुर्, कोर. Hence we have கோடு also. Comp. கடு. м. кор. т. goḍa, клр|u, gadu. с. клр.] и. கொடு=curved, folded round.

Cruel, evil. கொடு, 124. கொடியவை, cruel things, 388.

கொடித, 'tis hard! 88.

II. v. [§ 64. Comp. Qarán, of which it is a causal. M., C., Tu. korru] give: \*, \*, \*, 5, 10, 93, 274, 278, 296, 373.

கொடாத, 169. கொடை, n. a giving, gift, 65, 91, 184, = ஈகை.

- III: கொட்டு, v. (§ 62) = ஏறி, strike, beat a drum, 24, 257. = கடாவு, drive in. பதஞ்செய், tap, gently manipulate, 208. [T. M. In C. from kodu. Comp. கொல் = smite; கோல்.]
- IV. கொடி [M. Perhaps from கொள் + தி=what grasps] a creeping plant.

கொடிப்புல், a creeping grass, 141.

- ○ธπω κογ [c. κογ, κυγ. м. т. κōγ-υ. Comp. καρπός.
   Lat. carp. There seems to have been a √森貞] v. (§ 58) pluck, 374.
- к. கொல் кос. [Comp. சோல், கல், கொட்டு. The idea is 'stroke, blow.' м.; с.; т. кос-л, 'kill, quell.' In Lithuanian kalwis; Lettish kalleys. Lat. cell-.]
  - I. கொல், smith's or any artisan's work. கொல்லன், a smith, 208.

[Jī. Chin. i. 208 : கொன்னெறி = கொற்றெழில்.]

и. v. Сапа, Сапа (2), (§ 70) 213, kill; 363.

[Jī. Chin. i. 251: 'உப்புடைய முன்னீர் உடன்றுகரைகொல்வ தொப்புடையதான,

A host comparable to the salt sea that in its wrath devastates the shore.']

Forget—destroy the benefit of, 111. Quantity pointer = Quantity property, such as if one had slain, 186; torture, 279.

[See கன்றி and செய்க்கன்றி. The Sanskrit expression जृतम='an ungrateful man'—'destroying,' from हन् = கொல்.

Comp. B. I. S.:

## 'कुतः कृतमस्य यशः कुतः स्थानं कुतः सुखम्। अश्रद्धेयः कृतमो हि कृतमे नास्ति निष्कृतिः॥

How can "the destroyer of the thing done" obtain glory, station, or comfort? Untrustworthy is he, for him is no expiation.'

சொ‰, murder, 81, 331.

கொ‰ஞர், murderers, 331.

к. கோறல் = கொல்லுதல், killing. [So சேறல், கோடல்.]

[N.M.K. 92:

்.... கரப்பினுங் கொன்றுன் மேனிற்குங் கொலே.

Murder, though you conceal it, stands over the murderer: murder will out.']

III. An expletive, emphasizing a statement, or a question:='I pray, I wonder, now,' 36, 41, 48, 49, 58.= 5, 267. @articolor, 298, 385, 394.

கொல்| ஃ. [The idea is 'retired nook.' Comp. M. kolli and C. kolli, golli.]

= புனம், திணப்புனம், backyard, croft, 178, 283. 'பலவையல்கள் சேர்ந்த தொருநிலம்' = a farm.

# கொழி коஜா, v. (§ 64) sift; examine, 319. [Comp. சழ்.]

கொழ் код, plumpness, luxuriance. v. (§ 64) wax fat; prosper, 96.

கொழு வு = மூளே, fat, 46. [Comp. கு. C. kobbu, korbu. M.]

கொள் коட, *receive*. [கோள், கோ, கொண்ட். т. ком, кō, кu. Comp. கொடு. м.; с.]

I. கொள், v. [§ 56 (III)].

(I.) Take hold of, receive, get, buy, 21, 24, 106, 118, 120, 153, 236, 253, 260, 305, 387.

(II.) Take possession of, use, maintain, practise, 3, 18, 25, 35, 136, 143, 364, 377.

(III.) Seize, hold fast, carry off, 148, 156, 330.

(IV.) Hold, contain, 191, 394. [Comp. @@i.]

(V.) Marry, 3, 364. கொண்டான், a husband = கொண்டவன், 363.

(VI.) Hold in estimation, 25, 48, 72, 133, 165 [see Canin], 379.

[For Sanin in the sense of 'accept, receive,' see T. 82:

் பாய்க்தெமுக்கு கொள்ளாருட் கொள்ளாத கூறமை,

The not rising and rushing forward impetuously to say unacceptable things among those who do not esteem us.'

- (VII.) In comp. with a noun. soma Gerona, in troops, 25, 393. (Gera, G. 153.)
- (VIII.) With ellipsis. = \$\mathbb{C}\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G}}\psi\_{\mathcal{G
  - (IX.) A mere auxiliary [H. B. § 106] 70, 262.
  - (Х.) Овгайц = 2 й т, 14, 68.
    - II. கொண்மூ, n. cloud, = மேகம், முகில், 8.
    - III. கொண்டமை, a ground, position taken up, 212. கொள்கை, tenet, principle, 141.
    - IV. கொள்ளு, horse-gram: காணம், dolichos uniflorus: of two kinds, black and red, 387. [M. H. kulthi.]

கொன் = vain, useless: வீண்.

I. adv. கொன்னே + வீறைய், in vain, uselessly, gratuitously, 9, 55, 92, 162, 286, 330.

II. n. hell, 243.

கொன்னைர், those who inhabit hell; those who are lost: perditi.

['கொன்னே இருத்தல்குறை ( = சும்மா இருப்பத குற்றம்), to remain idle is a fault.'  $\bar{E}l$ . 38.]

கோ kō [கோன். м. See கோல், கொலு. т. kolu='serve.' Comp. khān. 'King' is from cyn='tribe;' but consider s. गो].

I. n. = அரசன்: king, 81.

II. υ. (§ 64) string together, 335, [for Cart.] [C. M. T. KŪR CHU = α. Δ.]
Hence Carms.

III. Car | i4 (a wallet slung over the shoulder) = 20004, 200, 45000, aight Corp.

பொதிசோற, provisions, food for a journey, 20, 328.

[VGsr. § 64, string (beads etc.)]

Used with Carin. Hence 'wallet' is probably the real meaning.

கோங்கு, silk-cotton tree, Bombax gossypinum, 223, 400.

# கோட் кōp. [Comp. s. कुर्, कोर्ट, कोरा, क्ण्, and கோணம்.]

I. Caro, see Qaro.

n. 1. Flexure, plait, fold, 131.

- 2. Turning: கோடு இல் தீ கூற்றம், death inflexible and cruel, 5.
- 3. Rounded edge, border, 354, 372. 5-pCsrG, the sea-shore, 263.
- 4. A branch, flexible twig, small shrub, = Θασώμ, 192, 215.
- 5. A curved tusk, 358, 376, 378.

II. v. (§ 62) bend, diverge from right: Care, 124.

Also, in the same sense, Csria: Cssiau = Csruu = obrės, bent, 395.

['கோல்கோடியவன், a tyrant.' கலித. i. 10.]

் கடைதனக்குக் கோடாமொழி வனப்பு,

Strict truthfulness is the beauty of conduct.' Ç. P.]

கோடல், see கோள்.

Сकाद (=anything eminent) [S. कोरि] ten millions, 168.

கோட்டி [S. गोरिष्ठ] an assembly, society, 155, 255, 260, 311, 312.

The root idea is 'cattle-stall.' Syn. சபை, or அவை, கூட்டம். See ch. xxxii.

### Съп в котн.

கோ/த, v. [கோத, adjust, trick out. M.  $k\bar{o}thu$ , 'dress hair']. கோ/தை = பூமாலே [comp. கொத்த and கோ].

I. A flower-wreath. By metonomy, 'a damsel wearing such a wreath.' 
<sup>C</sup>σπ σπ τ 200. <sup>C</sup>σπ σπ σμπ τ τ 46, 48.

[Ēl. 2, ḤāCarṣrū. G. 93, thou of the flowery garland.]

മോട്ടെയ്യൂയി, waterfalls like flower wreaths on the mountain's brow, 71.

II. Refuse, dregs. சக்கை, fault, 106. சாரமில்லாப்பொருள், stalks from which the juice has been expressed. கருப்பஞ் செத்தை, 34.

[Jī. Chin. i. 204: 'கோதியல்காமம், faulty lust.' S. कोच (कुच्).]

III. v. (§ 62) ferment, 47. Perhaps = Gersiss.

கோத்திரம் [S. गोत्र] family, race, 242.

Here = ' the lowness of the arrogant upstart's origin.'

கோல் = தண்டு. [From T. KOLU, 'measure; serve.' Comp. கொல் and கோ. M., T., C.]

1. A staff, 11, 13, 14 (with ஊன்று).

கைக்கோல், (her) staff. அய்மினக்கோல், (her) mother's staff.

கோற்கண்ணள், she who uses a staff for eyes, blind with age, 17.

[Comp. B. I. S. 80, which seems an imitation of 13.]

2. Any stick, 41, 253, 258. தண்டம்.

3. Arrow, 152.

சுட்டுக்கோல், a smith's poker, 208.

கோலம் = அதகு [M., C., T. kōla; comp. S. मोल] adornment [lines of paint etc.] 43, 397.

கோழி, domestic fowl, 341 [from கொழி, கொழி, கொழி = the pampered one. C., M.  $k\bar{o}\gamma i$ . Tu.  $k\bar{o}\gamma i$ . T.  $k\bar{o}$ -i. S. **த்த**ே. C. D. G. p. 504. Comp.  $\sqrt{g}$ , கூ, or கோ: குமில், கூவு, கோகம், கோகிலம்].

கோள் Kōi., see கொள்ளு. It is another form of கொள்ள or கொள்ளல். Vulgarly கோ. So in T. ko for kona.

I. கோன், infinitive.

கோட்படா = கொள்ளப்படாது, it cannot be carried off, 134.

II. Acquisition.

கொள்ளுதல் = கொள்ளல் = கோடல் = சோன், the incurring of, 77, 101, 220, 324. [See G. 37.]

III. Свитон, n = holding.

1. Contents: 'a tank that holds little,' 191. [In C. @ σπὰ is koļa, 'the holder,' from κοι. There is a play on the word.]

2. Estimation : மதிப்பு, 165 : கோட்பாடு.

3. Quality (good) : குணம், தன்மை, 18.

4. Opportunity to seize, 331.

5. Enclosure, precincts : சுற்றுக்கோள், 96.

[Т. 12: கோளாளன் என்பான் மறவாதான்,

He may be styled a man of comprehension who forgets not!']

ভিৰুত্বৰ, v. (§ 62) seize, clutch, 70. Often কঞাঝ. [Comp. কঞা: S. ग्रह्.]

### øÇА.

К. σεμό, cart: wowd d, 2. [S. **ΝΑΤ.** σεωμ, σεω, σεω is another variant.] σεμάσεδ, a cart-wheel. [B. I. S. 5710:

## 'रथः शरीरं पुरुषस्य दृष्टम्।

Man's body appears as a chariot.']

சக்கரம் = a wheel. [S. चक्रम्.]

சக்கர as adj.=kingly, 346.

ಕ್ರೂಪ, either S. शब्दम, word, grammar; or सप्तन्, seven.

The science of grammar (or the seven sciences), 52.

சந்தனம், sandal-tree: santalam album, 180, 234. [S. चन्द्रन.]

சமழ் ÇAMAR (§ 64) = நாணு, suffer shame or distress. [? s. यम्.]

சமழ்|த்தனர், have felt humiliated [G. 83] 316. சமழ்|மை = தாழ்வு, something to be ashamed of, 72.

சலம் [S. चूल] trickery, 188.

சலவர், tricksters, 188. [T. 51.]

[T. 50: 'சலமொழிமாக்கர், men of deceitful words.']

சா ÇĀ. [Comp. சாய். s. ज्या, सो, सित; द्या. т. сна, сна. с. sā, sattu. м. снā, chattu. ти. sai. See சாயம், சலம்.]

சா, v. die (§ 58. சா-கிறேன், செத்-தேன், சா-வேன், சா-க, சாவ, சா) 24 [157 from சாய்] 219, 281, 295.

சாயினும் = செத்தாலும் [Т. 27]. சாகாள் (சாம்), 92.

சாக்காடு = மரணம், சாவு, death, 52. [காடு an affix.]

சாகாடு = வண்டி, இரதம், 48. See சகடம்.

சாக்கு, சாக்கும் [Tadbh. of சக்கனம். Comp. also शाना] fragrant unguents, 48, 126, 389, 397.

சாப் ÇĀY, lean, fall, die.

I. вти, v. [§ 57. Comp. вт and втт. С. СНТ СНИ. М. Т. СНТ GU, STGU] 157, 184, 295.

II. п. Святол, grass, 389.

III. कम्यांकं [comp. S. द्वायाः M.] reflected image, form, beauty, dignity, excellence, 142, 340.

சார் ÇĀR. [Comp. சேர், சாய்.]

#пі (#пஞ, § 57) join, be close to, rely on, be dependant on, 124, 171, 175, 177, 178, 245, 309, 327.

In 126 சார்க்காய், 'thou hast relied upon.' This is then taken as a noun, and declined: சார்க்காய்க்கு, 'to thee who hast relied upon.'

And in voc. சார்க்தோம்! O thou etc.!

சார்க்தார், those thou hast relied upon.

[N.B. 1. Almost any form of the finite verb may thus be used as a noun.

2. The context alone decides whether the form is to be taken in an active or a passive sense.]

ะกกัญ, that on which one relies, 182. = ะกกัน, ஆรกลุ. ะกกัญ, the side and slopes of a mountain range, 127, 234. [M.]

சால் ÇĀL, abundance. [м., т. снĀL. Comp. s. जल.] ப. சால், v. abound [§ 56 (III)].

தோற்றஞ் சான் ஞாயிறு, 7. The sun so gorgeous in his appearing, 140. சால, 49 and 318. சாலவும், (adv.) much, 243.

[சால்பு, excellence.  $ar{\it El}$ . 6 : 'சாலிம் பிறர்நூலின் சால்பு, he will fully possess the virtues of every system.']

K. II. சான்றவர், சான்ரூர், the excellent: மேன்மக்கள், ch. xvi, 41, 58, 68, 126, 133, 151, 153, 356, 357, 368.

In 100  $\sigma r \dot{\omega} r \sigma r \dot{\omega} r$  may be (1) subject to  $G \sigma r G \dot{\sigma} \sigma r \dot{\sigma} r$ ; or (2) subject to  $\sigma \omega r \dot{\omega} r \sigma r \dot{\omega} r \dot{\omega} r \dot{\omega}$ ; or (3) for  $\sigma r \dot{\omega} r \dot{$ 

சான்றுண்மை [see ஆன்], excellence, 126, 142, 179. [Comp. S. सान्द्र. M. sāndra.]

சாறு çārru.

சாற்று, v. (§ 62) [m. chāttu. Comp. சாட்டு, சாத்து] announce, 25, 49.

[The idea is (?) μωρρ στρω, strike the drum. An imitative word. Or  $\sqrt{S\overline{A}L} = \Theta$ στώ (so  $\Theta$ στρω).]

சாற=juice, 34. [s. सारम्.]

テ ÇI=small. [M. CHI|NNA, CHI|RRU, CHE|RRU, CHI|LA, CHI|L. T. CH|INNA, CHI|RI, CHI|RU, KINDA, KON. C. KI|RRU, CHI|KKA, KE|LA; CHI|RRU; KIŖ. TU. KI|NI. Comp. ⑤型; also 蜀埃, 電埃. s. f森平, 電気, 森亚.]

I. சில், சிற், சின் [opp. பல், பற், பன்].

€0, some, but a few, 135, 154, 204.

இலர், some, a few, few, only a few, 113, 185.

II. சிற (§ 131. f), சிற்ற, சிறிய, சின்ன [opp. பெரு], adj. 24, 170, 237, 303, 395. = புல்.

திறகோக்கு, a glance of contempt : அலதியமாய்ப்பார்த்தல, 298.

சிறியவர், mean, low people, 149, 166, 353. சிறியார், 85, 125, 177, 186.

சிறமை, 177, 183, 187. [T. 14.] இசைக்கசிறமை = natural meanness.

சிற்ற, a little thing, 38, 99; a little while, 359.

தெகால், early, betimes, 35, 110, 328, 363. திற்றறிவிஞர் = புல்லறிவிஞர், 329.

சிற்றினத்தார், 81, 204, 272. சின்மொழி, gentle speech, 362.

III. 星如 (5, v. (§ 62) grow less, 110.

IV. சிறை, (1) captivity, 222. [Comp. செறி.] (2) room : அறை, 147.

[' திறியவன் செல்வம்போற் சேர்க்கார்க்கு கிழலின்றி, affording no shade to those who draw near—like the mean man's wealth.' சலித். i. 10. Comp. 202.]

சிகை = உண்டிச்சிகை, course at a meal, 1, 18. [s. सिक्य.]

*Эв* ÇІТН.

தெர், v. (§ 57) diffuse, spread.

தெர் அரிக்கண், eye suffused with red, 394. [G. 153.]

[From n. Asi. Comp. Asy, Ass, Sis. M. CHIDAR = dust. S. TT.]

தெல், தெலை=செல், ஈசெல், white ant: கறையான், 147, 197. [√சிதை. м. chidal. c. gedalu. т. chedu, chada. s. सित, white; स्ता.]

சிதை, v. (§§ 57, 64) destroy, 179, 225.

இதைக்கு, degenerating, losing their moral sense, 156. Perverting, 71. (Or = இதைய, so that others may be injured; injurious words, curses.) [S. चित्र. Comp. கெட்கித்து. T. chedu.]

சிக்தி: கிண, v. (§ 64) think of, 329. [s. चित्, चिन्.]
சிரல், the kingfisher, சிச்சிலி, 395.
சிரி, v. (§ 64) grin, 49, 50. [м., с., т. кĒп.]
சில்ஸ் from சில், an utterly worthless woman, 377. [с.]
சிவல் = கவுதாரி, a partridge := the red one, 122. [ 🗸 சிவ, செ.]

சிற் çi<u>rr</u>. [Comp. சிர். s. **ஜி**. м.]

1. \$\mu\_p, v. (\xi 66) abound, 104, 232, 285, 356.

11. 🖘 ріц, n. politeness, courtesy, 159. Excellence; splendour; renown, 134, 139, 195, 252, 290.

தண்டாச செப்பிற்றம் இன் உயிரை, their pleasant lives, possessed of (இன்) unfailing worth, 62.

ዋወቼ [comp. @pঙ] wing, 41. [м. с., т. rekka. Comp. s. fৡτ.]

சிறியவர், சிறை, சின், see சி.

K. சின ம் = கோபம், anger, ch. vii, 68, 178: குரோதம், கதம், வெகுளி. [M. CHIN AM. C. KIN ISU. T. KIN KA.]

சர் çīr. [Comp. சிற. s. श्री. м.]

சீர், n. position, dignity, 176, 232, 242. Excellence, 226, 316, 352. Virtuous conduct, நல்லொழுக்கம், 68. சீர்மை=சிறப்பு, position, dignity, 176.

சிரியார் = மேலோர், 232.

அச்சீர், so, with such attention, 345.

 $\lceil M\bar{u}$ .:

சேரியர் கெட்டாலுஞ் செரியர் செரியரே; அல்லாதார் கெட்டால் அங் கென்னகும்?—செரிய பொன்னின் குடம்உடைச்தாற் பொன்னகும்! என்னகும் மண்ணின் குடம்உடைச்தக் கால்?

When men of real worth suffer reverses, the really worthy are really worthy still; when those not so are thus reduced what is there left? If a pot made of gold be broken, the gold remains! If a pot made of earth be broken, what is there left?']

சலம், 'good conduct,' p. 34 note [S. शील], is not used in K. or in this work, though a technical term in the Jain system for சல்ஒருக்கம். See Jī. Chin. xiii. 220–224.

சுட் (குட்) çup. [м. снир. т. снир. Сотр. s. गुप्.]

1. சுடு, v. (§ 68) burn, 63, 89, 90, 124, 129, 224, 310. சுகொடு = இகொடு: சுட்டை: மயானம், burning ground, 121.

11. சுடர்=(1) சூரியன், (2) ஒளி, 189, 394, 398. [Comp. s. पुर.]

[Jī. Chin. i. 260: 'படுவெஞ்சடரின் ஆண்டகை அலிந்தான், Like the setting sun the hero sank into darkness.']

III. சுட்டுக்கோல், a poker, 208. [See சூடு. т. sūpu.]

ระด, พ. [§ 66. S. 双甲、 M. T. mō-chu] bear, carry, 24. ระก, พ. [§ 66. S. 其. Comp. ผระสำ, ผราสำ. M.] gush forth, yield. ระตุษับ, a bectle, bee, 122. [S. 其い?]

#### சுரம் = சுடுகாடு = burning ground, 5.

The meaning of காம் is 'a path through the பாலேகிலம், or arid jungle, desert land.' [M. churam.] In Nigandu: காமருதெறிகான்மார்க்கம்.

The following fine passage, # Alp. i. 10, illustrates it:

' வறியவன் இள்மைபோல் வாடிய சினாயவாய்ச்; சிறியவன் செல்வம்போற் சேர்ந்தார்க்கு நிழலின்றி; யார்கண்ணும் இகந்துகெய் திசைகெட்டான் இறுகிபோல் வேரோடு யாம்வெம்ப விரிக்கிர் தெறுதலின்; அல்வுற்றுக் குடிகூவ ஆறின்றிப் பொருள்வெல்கிக் கொல்ல அஞ்சா வினாவாரற் கோல்கோடி யவனிழல் உலகு போல் உலறிய உயர்மர வெஞ்சார்:

The parched desert path (##) abounding in lofty trees, which were

- (1) full of withered offshoots,—like the poor man's youth;
- (2) that afforded no shade to those that drew near,—like the mean man's wealth;
- (3) that were perishing root and trunk, dried up by stroke of the sun's rays,—like the end of him who sins against his neighbour and dies to fame;
- (4) that were blasted,—like the world, when under the shadow of a tyrant-lord, who extorts money unjustly, with the aid of ministers that shrink not from murder, while oppressed subjects cry out.'

I take it to be for কাজনাট [S. বাল)='the blazing region.' It has many other meanings, answering to S. বাং, খাং, etc.

#### कळा [S. सुरा].

I. Toddy. 2. A bottle-shaped gourd, pumpkin. [M. chura.]

சுவர்க்கம் [S. खर्गम्] paradise, 243.

కాయల = ఒార్లు, இரசம், flavour; sweetness, 1. [Comp. S. सद, साइस्. Gr. శుర్-ర-s. Lat. suav-is, savour. M. chuva. T. chavi.]

With @. 156; with \$6, 244, 321.

Spelt Grad, 322.

['பால் சவையிற் குன்றத, milk loses nothing of its sweetness.'  $M\bar{n}$ .]

சுற் çurr. [Imitative like whirl. Comp. சூழ், சுருள். м., т., с., ти. suttu.]

к. 1. #p, v. (§ 62) surround, gird, 281.

2. சுற்ற, n. circuit, limit, 96.

3. #ppio, kindred. [т. chuṭṭamu.]

சுற்றத்தார் = உறவினர், கேள், கேளிர், கிடுகள், கிடுஞர், தமர், 25.

சுற்றாதழால், ch. xxi.

#2ன, v. (§ 64) = தினவுதின், tingle, itch: சொறி, 313, 335. [This is properly கடோ. S. **शुराः**. In M. CHUNE | KKA = to be acrid; CHUNE | KKA = to be irritable. Another reading is துறைத்து.]

(#51\_ ÇŪD.

I. சூக, v. [comp. குழ், சுற்று. So குட்டு = டிரைவை. s. **चूर**. м.; A. C.] = முடி, அணி (§ 62) wear as a wreath, put on flowers, *etc*.

பூச்குடி, having put on a garland of flowers, 43. கூடும்பூ, a flower fit to be worn, 262.

11. Œ, brand, scar [#, burn], 186.

Some commentators say & a subset of the word; and the glaring ugliness of a branded mark on the exquisitely white sleek skin of a southern bullock is easily understood.

குத்திரம் = தால், பனுவல் [S. सूत्र. See Nannūl] doctrine, rule, formula, aphorism, 314.

சூல் çūL.

சூல், v. [ $\S$  56 (III), சூன்றினேன், சூலுவேன், சூல] scoop out, 44.=தோண்டி, எடு; சூப்பு. [s. चूप्. M.]

சூழ் çūṛ. [Comp. சுற்ற. м. т. снū|pA, inf.='to see.'] சூழ் v. (§ 57) 1. surround, 230 (G. 153), 264, 392. 2. Deliberate, debate, hesitate, 55.

G# ÇE. [T. ERA=red=G#; KEM, chem, chema. C. chen, chan, chem, chey, chay, say, sey, kem. M. chem.]

செம், சே, செவ், செய், சேய், சி, சிவ has the idea of

- (1) Red, bright yellow, golden; met. fiery.
  - (2) Right, good. [s. স্বী.]

செங்கன், bright, glowing eyes, 373. கெக்கு, red, hot, glowing fire, 90.

செக்கர், ruddy colour, 397.

செக் கெல், 269, 367. So செக்கொள்ள, red or golden, 387.

செக் கெறி, 378. செம் மை, rectitude, 85; excellence, 294.

செம்மா, v. (in loco) exult, 331. செம் புனல், the fresh, pure flood, 222.

செம் பொறி, red spots, 283.

சென்|கோடு [see கோடு]. Here செம்=' perpendicular, sheer,' 372.

செவ்வியர், the good, 322. செவ்வி for சவை, 322.

செவ்வன், directly, 148. (செவ்வையாக.)

செய்| யாள் = ஈல்லாள், இலக்குமி, the goddess of prosperity; [N. M. K. p. 3.]

சே மா, a bull: எருது, 377.

செத|ம்பு [see சித|ம்பு, சிதை. S.  $\mathbf{g}$ ,  $\mathbf{g}$ ,  $\mathbf{g}$ ] = அசம்பு, வழக்குரிலம், marshy, boggy soil, 128.

[In Kalit. 48: 'இன்னுரைச் செதும்பாற்றஞ்செவ்வி,

The season when the foaming mountain torrent raves!' செதம்பு = அருவி.]

செ. v. (§ 64) = அமி, kill, 220. [Comp. S. चित्र. செ. T. chequ.]

செற்கோடு, a precipitous mountain. See செ and கோடு, 372.

ভিক্ত, n. an oil-press, 374. [A Tadbhava of S. चक्र. M., C.]

செத், see சா.

செப்பு, a casket, 126.

[From  $\square \sigma \dot{\omega} u = \text{`copper'}(s s \dot{\omega} u \dot{\beta} \dot{\omega})$ , itself from  $\square \sigma \dot{\omega} = red$ , as  $\square \sigma \dot{\omega} u$  from  $\square \sigma \dot{\omega}$ , black. M.]

செம்|மா, v. (§ 56 [1]) [comp.  $\sigma$ |மா, இற|மா; and செ] exult, 331. செம்மாப்பு = இதமாப்பு, exultation, 50.

#### செய் ÇEY.

ெசய், v. [comp. பண். м. In т. снё (сне|чүч). Сотр. Tamil சை with т. cheyyi and c. kai. s. कृ, कर. See c. d. g. pp. 468, 469] do, perform, 4, 7, 19, 26, 37, 52, 67, 97, 147, 153, 185, 250, 272, 358; make into, 103, 192; acquire, merit, 9, 134; profit, be of use, 393; help, give, 309.

As auxiliary forming verbs from nouns:

சுறைசெய், confine, 222. செயற்பால, what should be done, 147, 153, 185.

செய்(க்) கன்றி, a benefit conferred, 111. செய்வினே = கர்மம், a man's actual deeds, 120.

செய்கை, work = (roofing etc.), 127, 147. வேலேப் பர்டுகள் கட்டடங்கள்.

செய்தி, deed, 246. [Either செய்தியார், 'those whose deeds are good and consistent;' or செய்து + யார். G. 24.]

செய்குரு, that doeth not, 362. [See உற.]

செய்துகாம் (= காம் செய்தம், we will do), 235 [G. 83. Comp. T. çētumu].

செய்கலார், they do not, 295.

செய்யாத = செய்யாதவைகளே, 235; செய்வதற்கியலாதவை (G. 95).

செயினும், though men do, 69. செய்யாமை, 246.

K. செயிர் [comp. சிற, செற] = குற்தம் ; கோபம், wrath, eager worldliness, 50.

செயிர் வேழம், a fierce elephant, 358.

[Nig. செயிர் என்ப கினங் குற்றப்பேர்.]

செய் = லயல், field, rice-field, 218. [T. CHE|NU. M. Comp. சே|ற, கன்செய், புன்செய்.] செருப்பு, leathern sandal, 347. [S. चर्मे.]

செல் ÇEL. [Comp. s. चल्, चर्. т. jaru-gu, chel, sel, chanu. c. chel. м. chel-ga.]

1. செல், v. (செல்லு, § 70).

Go: CLIF, 1, 15, 51, 85, 120, 230 (QF&S, may I go! G. 85) 238, 263, 400; pass away, 4, 32; go forth, 24, 179, 259, 268; march by, 3; gain acceptance, 115, 313; reach to, affect, 178; accompany, associate with, 159, 169; approach, 296, 325.

With &D, go along, 5.

செல்லாமை = வறமை; ஈடேருமை, inability through poverty, 148.

செல்விடம், when things go well; செல்லாஇடம், when things go ill, 149.

செல்வுமி, a path; destined goal: கதி, 8, 154, 230, 238, 328.

செல்சுடர், the setting sun, 394.

செலிய (G. 85) 'in order to go,' here = 'as about to go,' 399.

சேறல் for செல்லுதல் [comp. கோறல், கோடல்] = செல் + தல் and  $\sigma$  lengthened as a compensation, 249.

Compounds: asiGen, in the opposite direction, 211.

எதிர்செலவு, a courteous advance to meet any one, 143. [See வழிச்செலவு. T. 2.] தவேச்செல், advance against, 241.

பின்செல், wait upon, follow, serve, 160, 292, 365.

II. செல்வம். [c. chel-avu (chal, chan)='beauty;' and so

Wealth = ஐசுவரியம், தனம், பொருள், சம்பத்து, 1, 2, 8, 53, 93, 119, 170, 185, 251, 261, 267, 272, 274.

செல்வர், happy, prosperous, wealthy persons, 8, 115, 170, 270, 277, 296, 368.

செல்வம்பெரிதடையார், those who own wealth largely, 262, 263.

செல்வாகியோமை, ch. i. நன்றியில்செல்வம், ch. xxvii.

விழுச்செல்வம், 269. சக்கரச்செல்வம், 346.

ি ক্রি ÇEVI = জ্বা (c. KIVI (KIMI). T. CHEVI. M. TU. KEBI. s. স্বৰ] ear, 59, 257.

செவிகொடு, give ear, 322.

செவிடு, deafness, 158. [K. KIVA|pu; comp. குருடு. T. CHEV-Upu, CHEM|Upu.]

செவ்வன், see செ. செவ்வி for சுவை, 322.

செழ் ÇER.

செழ், செழு, செழும், செழிய, rich, fertile, luxuriant, 352, 367. [Comp. சிற, சிர், செ. A. M. Comp. also செல்வம்.]

செற் ÇERR. [M. CHER I. Comp. சேர்.]

1. செறி, v. (§ 57) become dense; stick close to, cling to, be attached to, 13, 289, 380.

[செறிந்தவர்கள், intimate friends.]

II. செறிவு, n. self-restraint: அடக்கம், 312. But செறிவு in T. 95 = approach; confidence (?). [Comp. Nīti. 99.] III.  $\Theta \neq \emptyset$ , v. (§ 64) =  $\# \angle \Theta$ , fasten on; cling to; hoard, 304, 312, 358.

[In 312 commentators disagree: (1) பிறரைச்சேர்க்கிற; (2) கோபிக்கும் (செற); (3) insist upon.]

செறிப்பு, fastening; enclosure; shelter, 231.

к. IV. Gew, v. (§ 68) afflict, restrain.

செற்றும், though they afflict (வருத்தியும், ஒடுக்கியும்),

செற்ரூர், enemies, 178.

v. செற, be wrath with [\$\\$ 64 and 56 (II)]: செறுத்து, 4. செறின், 134, 164, 304.

['கரைவீன்றிச் செறம்பொழுதில், when they are inordinately wrath.' சலித். i. 8.] [செற்றம்=wrath.] [Comp. செயிர், சினம். Another form of சிற. M. CHERRU.]

> சென்னி, head: தூல, முடி. (p. 1.) [M., T. chempa. c. kenne. Comp. s. कर्ष.] சே, see செ.

### சே çĒ=height. [Comp. சே|ய். M.=breadth etc.]

1. சே|ண், n. remoteness, 30. = கெடுக்தூரம், far off, 263.
[Used as an adverb —ண் forms adverbs of place: அவண், இவண், perhaps for கண்.]

II. சே|ய், distance : தூரம். Opp. to அணி.

சேய்த்து, what is distant, 218.

சேக்கை (? சேர்க்கை) [M. CHEGU='roost.' A. C. KĒ= 'lie']= கூடு, (bird's) nest, 30.

சேடி|யர், maids, slaves, wenches, 354. [s. चेट. м., с., т. chēḍiya, chēti.]

சேதனம் = அறிவு, 106. [s. चेतन, चित्.]

## Сசர் ÇĒR. [சார், செறி. м. т. с. ти. Сотр. चि, चर्.]

I. சேர்(ரு), v. (§ 57) [comp. the synonymes கன், அடை, சார்] join, attach (oneself) to; (p. 1) 55, 93, 179; acquire, 40; be acquired, fall to the lot of, 82; come to, approach, 122, 124, 139, 150, 175, 176, 252, 385.

கல்லினஞ்சேர்தல், ch. xviii. சேராத, it does not approach with hostile intent, 241. சேர்கலா ( + கு + அல் + ஆ, G. 91) = சேராத, 121.

[God (p. 35 note) = Gody, Gody, 'village, street, home:' hence cheri or cherry in names of places.]

п. Сей, v. (§ 56 III) gather, collect.

In 319 சேர்க்கும் = சேரும்.

III. Сғі ப்பு, a harbour; shore, bank: துறை.

சேர்ப்பன், a chief whose capital was a sea-port: துறைவன். [See 250, and compare நாடன் and வெற்பன்.]

With see, 73, 97, 98, 107, 108, 138, 146, 166, 194, 227, 242, 245, 246, 349; except in 117, 168, 336.

IV. Св | ചல் [Св, Св, 'red,' or 'male'] a cock, 48. [м., с. Comp. √кĒ, kēvu.]

Nig. சேவலேகாவலோடு சேறபுள்ளாண் முப்பேரே.

v. ८म् ७, 1. sweetness, 106. [For माळ=मार्गळे. Comp. s. सनःसार.]

2. Mud; wet soil, 231.

[M. Comp. C. kesaru. Syn. in Tamil சேலல், சக்தி, சிறமியம், செதக்கு, செதம்பு, செயல், செய்யல், சேய்தகம். See Kittel  $in\ loc.$  T. jirugu.]

Nig. சேறென்பகும்பிசாரக் தித்திப்பு விழவுகள்ளே.

சேணே = தான, படை, an army, 3. [s. श्रेना.] சேறல், see செல்.

к. சொல் çol=word. [м. сног. Old с. sol. Comp. s. सन्, सर्, सुर.]

Nig. சொல் உரை கீர்த்தி கெல்லாம்.

1. சொல், n. a word: உரை, மொழி, வார்த்தை, பேச்சு, ஓசை, 13, 63, 100, 115, 119 (may be கிக்தை or புகழ்: comp. வசை from वचर्स), 253, 334.

கடுஞ்சொல், 73. இன்சொல், 73. இன்ஞச்சொல், 66. சொற்பமி, blame, 297.

சொன்ஞானம், words of wisdom, 311. மிகுதிச்சொல், 346.

[Words to be avoided are (1) பயனில்சொல் (स्रस्यालापं), useless words; (2) இன்குச் சொல் (पारुषं), harsh words; (3) புறங்கூற்ற (पेशुन्यं), slanderous words; and (4) பொய் (स्नृतं), false words. See K. x, xix, xx.]

II. சொல்(லு), v. (§ 70) say, speak, utter: உரை, 63, 64, 70, 73, 256, 346.

சொல்|லாமை, 145 (§ 154).

சொல்|லிய=சொன்ன, 64, 70, 72.

In 313 there are two readings : சொற்றுற்ற and சொற்றுற்றல், see தாற்ற. சொற்ற may = சொல்லி, from an old past tense சொற்றேன் = சொல்னேன்.

['. . . . சொல்லின் அரில் அகற்றுங் கேள்லியார் கட்பு . . . .:

Friendship with those whose learning banishes faults in use of words.' T. 1. ' இசால் வென்றி, a victory in argument.' T. 17.]

சோதிடம், astrology, 52. [s. **சுபிரெய்.**]

சோர் çōr [s. அ and मृ. Comp. சரி, சொரி. м., с. sor] ு. (§ 60) for சொரி, flow down, slip, let slip, omit.

சோரினும், though it trickle in, 383; totter, 13: தள்ளாடு, forget, 311.

சோர்|வு (for சொரிவு)=மறதி, remissness, negligence, 145, 256. = தளர்ச்சி, பொச்சாப்பு.

சோஃ = பூங்கா [comp. சாஃ ; s. **வினி**. м.] a grove, 17, 234.

சோற = சாதம், அன்னம், boiled rice, 200, 217, 293. [=anything soft: comp. சேற, செசன்றி. M. C. sōru = 'tender.']

## $\mathfrak{G} \tilde{N} A = \mathfrak{F}$ .

ஞாயிறு, n.= காயிறு, the sun, 7. [M. A. C. nēsaru.] [Comp. B. I. S. 1204:

#### 'ञायुपः खराउमादाय रविरस्तं गमिष्यति।

When the sun sets it takes away a portion of life.' See also K. 334.] ஞாலம் [from ஞால், hang, = நாலம். C. Jōl. M. NĀLU] earth, world, = பூமி, 72, 148, 296.

ஞானம் (ज्ञान), knowledge: அறிவு, 116, 308 (see மெய், அஞ்-, கை, சொல்).

ஞான்ற 🗕 பொழுது.

எஞ்ஞான்றம்= always, ever, 14, 216, 256, 385. [Comp. நாள் + இன்ற + அன்ற + எ|ன்ற. M. ñānnu.]

ஞெமிர், v. (§ 64) compress, bruise, 237. [Comp. செரி, கெருங்கு.]

#### த TA.

- ा. ø represents S. त, घ, द, ध.
- 2. \$\sis used for S. स्, श; as in மன த = मनस्, कि उ = श्री.
- 3. \$\varepsilon\$ is the middle particle or sign of past time; II. B. \§ 15. Changing into \$\varepsilon\$, \$\varepsilon\$, \$\varepsilon\$, and \$\varepsilon\$.
- 4. த், த is the termination of neuter singular (ஒன்றன்பால்) : அத, செய்வதை. Comp. S. **ரத**. Lat. illud. Gr. 76. Goth. thata. A. Sax. that.

5. த (த்த) forms neuter nouns : கை|த்த, உடை|த்த, 19, 126.

த is also a formative: எய்த; and தத of causal verbs, கடத்த (§ 160).

6. இ forms nouns: செய்-இ; and is an inflexion of 2nd pers. sing., G. 83, 84. உண்டி

தக் TAG. [With idea of contact, order, fitness. M., C., T. Compare with தங்கு (tango, ταγ, स्थाग्), தாக்கு, தாங்கு, தகரு, தகை; T. tagalu.]

தகு, v. (§ 157) fit, be becoming.

தகல், fitness, 167. தக|வ, worth, 241.

தகுவத, a befitting thing, 223, 226.

ses with verbal roots: 'things blameable, despicable, worthy of . . .' [G. 153] 47, 92, 102 (for ீழும், Nannīl, 224), 228, 251 (அவாவ), 302, 316, 361.

\$\$\$##, the worthy, 38, 80, 112, 220, 250, 259, 327.

தக்கவால்லார், the unworthy, 112. வியத்தக்கான், he is a wonderful person, 325.

தகு | தி, a fitting, worthy course, 72. தகை = தன்மை.

சிறுதகைமை, humility, 170. தகைமை for தகுமை.

அன்னதகைத்தே, it is of just such a nature, 101, 138, 192, 211, 269.

தகடு = தட்டு, leaf, 266; outer petal : = புறவிதழ். [M. ta-gidu='thin leaf of metal.' Comp. c. tagahu. T.]

தக ர் таб AR [s. तक. Comp. தகு, தாக்கு.]

1. தகர், v. (தகரு, § 57) be broken, shattered, 156, 257. திலத்கர்ந்து, having its point broken, or blunted.

II. n. a ram: the shatterer, 376, 378. [C. M. T.]

தக்கோலம், Clerodendrum inerme, 43. See Gund. Mal. 'aromatic berries.' In T., C., M. S. कक्कोल and तक्कोल, Pimenta acris.

Some say தக்கோலம் = அடைகாய், i. e. betel leaves and areca nut, so commonly chewed. Another says, பஞ்சவாசத்தி லொன்ற, 'one of the five fragrant aromatics:' illicium anisatum.

தங் TANG. [Root TAG, சுச் with inserted nasal, as in Latin frag and frang. T. takku, 'remain.' c. tangu. M. tannu, tanju.]

தங்கு, v. (§ 62) abide, be stable, 88, 246, 365.

क्र<u>ं</u> TAD [S. तर्].

I. தடம் [comp. தி. T., c., м. taḍa].

As adj. &L, broad, full, swelling, 116, 378.

II. தட்டு, n. a flat plate. [Comp. தகடு. c. tatte.]

ии. தட்டு, v. (§ 62) tap, strike, 355. [с., т., м.]

iv. தடுமாற, be perplexed. [? From தடம் + மாற.] தடுமாறம் = புடைபெயர்கின்ற, that moves rapidly, 191.

κωπρρώ, perplexity, confusion, bewilderment, 27, 33, 140. See ωὸωὶ. [T. taḍabaṭṭu, taḍamāṭtu. C. taḍa.]

v. தடி, flesh, = உன், மாமிசம், தசை, சதை, 46. [The meaning is, 'what is தடம், stout; robustness;' hence 'staff, body;' and 'flesh.' M., C., T.]

தண் TAN. [M. c. Hind. thand. Comp. T. tani-yu.]

1. தண் = குளிர்நத, cool (சேர்ப்பு) 73, 97, 98, 138, 166, 194, 227, 242, 249, 391.

(கோது) 209, (புற்கை) 210, (வயல், சார்து) 389.

தண்ணிர் (கீர்), 139. [Some read தண்ணிர் for தெண்ணிர் in 150.]

11. தணி, v. (§ 57) be relieved, grow cool: ஆற, 68. v. (§ 64) cause to abate, or diminish, 104, 340, 369.

[' இல்லோர்புன்கண் ஈகையிற்றணிக்க,

To relieve by gifts the suffering of the destitute.' Kalit. 47.]

111. தண்ணம் [an imitative word. c. daṇa-daṇa] 'drum with one head,' used at funerals : சாப்பறை, 6. Comp. 24, 25. = தண்ணுமை.

[Jī. Chin. i. 263:

் செத்திகருத்தினை தீங்குழல்யாழ் தேத்தேம் என்னுமணிமுழவமும் தத்தாவ்கின்யார் மேல்விரல்கடைண்டத் தாத்தாம் என்றிரங்குத் தண்ணுமைகளும்,

They bring sweet-voiced flutes with black holes burnt with red fire, and lute, and jewelled tambour that sounds Tēm Tēm; and while youths touch these with their fingers, drums wail out Tām Tām.']

தன் 9, 1. n.=கோல், staff, 14. [s. द्राः; but comp. தட், தட, தடி, தடு.]

2. v. (§ 62) separate: பிரி.

தண்டாச்சிறப்பின், endowed with inalienable excellence, 62; live apart, mope, 324.

தக்தை, father: எக்தை, தகப்பன், பிதா, 197, 237, 253, 367. [T. tanḍri. M. tanda. c. tande. Comp. c. d. g. p. 293; but also s. तत, तात. See Kittel.] தம், தமர், see தான். (G. 108.)

தப TAYA.

தய ங்கு, v. (§ 62) shine; wave; hang: தஎம்பு. [Comp. இயங்கு, இலங்கு, and s. द्य, दी; and dangle.] தயங்குகீர், clear water, 210. தயங்க = அசைந்து தோன்ற, appear dangling, 16.

தயிர், curdled milk, 116. [M. s. दिश्व.] தருமம் [s. धर्मी] charity: அறம், 250.

The use of this word is a mark of later date.

รอง added to verbal stems. G. 94.

தல் TAL, place.

தல [as கில from கில், and கல from கல். м., т., с., ти. tare. In some uses it is akin to s. स्थल, तल, दल].

1. Place: @ L. And so as a postposition of 7th case. G. 63.

[Jī. Chin. i. 232: 'விலத்திலத்திரு உன்னள், she who is like Lakshmī upon earth.']

ತಡುಖರ್, 57, 79, 141, 198: ಆಕ್, ಆರ್, come upon. ಕಡುಕಿರ್ವಾ, attack, 241.

தவேக்கூடு, join, come into association with, 162.

தவேப்படு = attain unto, advance, rise, 139, 160, 272, 291.

2. Head, 14, 21, 43, 61, 87, 375.

இடுதவ, வெண்டவ, see இடு, வெள், 49, 50.

3. What is chief; highest, best [S. उत्तमं] 52, 53, 133, 216, 248, 275, 297, 366 (= the first-class men, 'head-men'), 298, 365.

திலமக்கள், 205. திலவன் = நாயகன், இறைவன், பதி, 3.

தலேக்கண், topmost place, 368.

4. The extreme point, top, 257.

இருதிலயும், both extremes, 114. ஒருதிலயா, persistently and exclusively, 160.

['ஒருதிலயான் வந்தறா உம்மூப்பும் புணர்ந்தார்க் கிருதிலயும் இன்ஞப் பிரிவும்...

Old age that steadily draws on, and separation of lovers bitter to both parties.' T. 18.]

# к. தவ் тлу, fail. [Comp. s. दम्.]

1. தவு, fail, perish: தவல், 137.=தவறல். [c.]

11. தவ அ, n. [comp. தவு, தவல், தபு, தப்பு, தப்பிதம், தவிர். с. tavir. т. dabbaru].

தவற்றிஞக், on account of their faults, 69; failure, 31; ಆರ್ಮಾನ್, deficiency, 191; fault, 302, 364.

III. தவ|ழ், v. (§ 57) creep, crawl; traverse, 142: உ๗๑.

к. தவம் [தபம், தபசு. s. **तपस्**] penance, 31, 51, 195, 333, 365. தவசி, an ascetic, 99.

gas, un ascene,

### தழ் TAR.

I. 秀(中) 年, v. (§ 62) [c. tarkey, tabbu. M. tarugu] embrace, enfold, 285.

தழால் for தழுவுதல், the support of, ch. xxi.

- II. தழங்கு = முழங்கு, v. (§ 62) roar [an imitative word, s. **元表**] 339.
- 111. தழீ இம் an imitative word, for the sound of a drum, 6.
- தள் TAL, push. [Comp. தளம்பு, துள, தள்ளு. м., с., т. tallaḍa. s. दल.]
  - I. தள $|\dot{n}=$ கட்டவிழ், கெகிழ், சோம்பு, பலவீனப்படு, சோர், become relaxed, enfeebled.

gast = gasta, tottering, 14. (G. 86.) [Mū. i. gasta = without fail.]

Θετὸροστὸς, hesitating, or mumbling in speech, 13.

[Comp. Iniyavai. 8:

' குழவி தளர்கடையைக் காண்டல் இனிதே, Sweet is the sight of the infant's tottering walk.'l

- 11. தளிர், a tender shoot, 336, 355, 373. [See துளிர். s. इਲ. м., с., т. taliru.]
- III. தீன, n. bond := பந்தம், பாசம், கட்டு, கமிற, 12. [m. taṭa. c. daṭe, taṭe. Comp. G. 177-179.]
- IV. தன்|ா, v. (§ 62) [C., M.]. = மற, தமோற; not even by a slip, = தவறியும், 157.

தறி, n. a wooden post: கட்டுக்தறி, 257. [м., с. Comp. s. πfτ.]

தற் for தன், G. 35. தன், தன்ண, தற், see தான்.

தा тā, த та [see தரு, § 70, and வரு. м. taru, tari. с. taru = 'bring.' Comp. s. दा, धा, с. d. g. p. 113. т. in comp. dā-konnu].

K. தா, give, produce; bring, 83, 104, 235. தந்து, having yielded, 185.

['தாலிஞர் நக்த ஆழுகிதி, precious treasure the fruit of industry.' T. 47.] தக்திட்ட = சுன்ற, 224, 311. As an auxiliary: திரிதரும் = திரியும், 284. போதரும் = போகும், 83.

- தா тā, த та; தான் тāṇ, தன் таṇ; தாம் тāм, தம் там. [See c. d. g. pp. 290-297. In c., тu., т., м. Comp. s. स,
  - सा, तह.]
    - I. Reflexive pronoun='self,' \ 108.

தான், 248, 278. தன்னே, 192. தன், 203. தற் = தன்னே, 93, 101 [G. 35, 152] 203. தத்தம், each one's, 66. தனக்கு, 15. தனது, his own, 278. தானே, of its self, spontaneously, 125. தாம், 3, 8, 229. தமது, 278. தம், 5, 10, 229, 292. தம்முடையார், those that are masters of themselves.

11. தமர் (§ 184) kindred, 30, 77, 87, 229, 283, 290, 379. தமாரமார்மாட்டு, with one's own people, 207.

III. தன்|மை, nature, 118; selfhood,= தத்துவம் (§ 184) 137.

iv. தனி, lonely, 324. [In c. and t. as v. 'thrive.'] தாக்கு, v. (§ 62) strike, dash against, 389. [Comp. தகர். s. என். м., t. tāku. c. tāku, tāṭu.]

In 57 தாக்கரும் = தாங்கரும் = தாங்குதற்களிய, hard to bear.

தா|ங்கு, v. (§ 62) support, endure, 62, 202. [Comp. தா|ரு. s. **ਪा**. c., m. *tainiu*.]

தாம், 1. See தான், 378. 2. Redundant in 377. தாரம் [s. दारा] wife: மணவி, 81, 82. தா|ய்=ஆய், அன்னே [s. भा, भातृ. C., T. talli. See C. D. G. p. 293; but ?] mother; nurse, 15, 20, 101, 201. தாயம். [s. दाय, an inheritance.] தாயத்தவர், 278=தாயாதிகள், the heirs.

தூர் tār from தர்.

I. தார் = மா‰, garland, 392. [м.='a flower.' s. नार.] தாரிஞன், one who wears a garland, 390.

II. தார், v. (§ 64)=பொறு [comp. தாள். s. **पृ, पार**] bear, endure, 72.

தாழ் tār. [Comp. ஆழ், கிழ். м. с.]

1. தாழ், v. (§ 57) flow down, 231, 290. தாழா = தாழ்க்கு, கூனி, being bowed down, 14 [G. 86]; bend, overshadow, 167.

11. தாழ், v. (§ 64) delay, 235. தாழாது, without delay, 342 [c. 90]. 111. தாழ்|வ, failure of energy, 191.

к. தாள் тāļ, endure. [Comp. தாழ். м. с. т. tāl-chu, tāļu. Eng. thole. s. तुल.]

தாள், n. i. Endurance, energy: முயற்சி, ஆள்வினே [T. 47]. தாளாளர் = கன்முயற்கியுடையார், 191. தாளாண்டை = முயற்சியுடைமை, ch. xx, 200. In K. ஊக்கம். (S. **उர்थान**, उत्साय.)

- 2. A trunk, stem, 261.
- 3. A foot, support, 198.

[T. 31:

் வெவ்விதிற் ருளின் ஒருபொருள் ஆக்கைல்,

The invention of something by ability and energy.'

T. 12:

் தாளாளன் என்பான் கடன்படா வாழ்பவன்,

He is the man of effort who lives without incurring debt.']

தாற் TĀRR.

தாற்று, v. (§ 62) fan, sift. [Comp. தால் and தூற்று.]

n. a sifting: merely bandying words, 313.

[This is also read and explained as தொற்ற ஆற்றல் கொண்டு, 'relying on the power of mere words.']

தான=ஆடை, வள்திரம், சூல, a cloth, robe, 131. [Nig. தாண்டு சேண் யாடை படைக்கலைச் தானும் ஆகும்.

In S. स्ताने = in place, suitable.

In sense of 'army' it is merely a form of ভিকলৈ; comp. ক্ৰাক্ত⊔টি. নাল = thread, নালুৰ woven cloth.]

தான், self, 248. See தா.

திகழ் TIGAR.

தொழ், v. (§ 57) shine, glitter: விளங்கு, 389. [M. s. दह.] நிங்கள் = சந்திரன், moon (கிலா, கிலவு = moonlight) 148, 151, 241. [c.]

திசை = திக்கு [s. दिशा] quarter, direction, 243, 392.

திண் [திட்] பங். [Comp. திட. s. दृंह, दृढ. திட்பம், திண்மை. c., m. t. titṭamu.]

திண், adj. firm, stedfast.

திண்ணறிவாளர் = மூதறிவுடையார், 27, 227, 305.

தமிர், v. (§ 57) rub; rub off, 397. [c. timir, tiguru. м.]

- திர் TIR, turn. [Comp. s. तृ, fतरस्; GR. τρεπ-; Old Lat. trep-. c. tiri, tiru. м., т. திரும்பு; திருத்த; திரள், திரை.]
  - I. திரி, v. (§ 57)=வேறபுக, change, 204, 244. திரிதந்து = திரிந்து, 284, 351 [தரு]; wander about, 230.
  - II. திரை = 1. அஸ், wave, 194, 224, 391. திரையகடல், the billowy sea, 263.

2. By meton. 'sea,' 339. [s. तर. தரங்கம். T. tera. c. tere.]

[In Ji. Chin. iv. 7: 'திரைகீராடை இருகிலமடக்தை,

The goddess of the vast earth to whom the billowy sea is a garment.'

And,

 அல்கீராடை மல்லமுல்யாகத் தாரப்பேரியாற்று மாரிக்குத்தல் கண்ணகள் பரப்பின் மண்ணகமடத்தை;

The goddess of this vast expanding earth, whose garment is the billowy sea, the mountains her bosom, the mighty rivers the garlands around her form, and the clouds her locks.']

III.  $\mathcal{J}_{\sigma}|\dot{\sigma}$ , n. ball, globe; cluster. [M.] v. [§ 56 (III)].

தாட்டு, v. (§§ 62, 160) make round, 103. திரள்கால் = திரண்டகாம்பு, rounded stem, 199.

প্রক্ত [s. স্মী] 'Lakshmī,' goddess of good fortune, 304; 'wealth,' 167, 291.

இருவத்தவர், 'blessed ones,' as though from a noun இருவம், 57.

திள் TIL.

திரே, v. (§ 64) gather thick around, boil up, rise up to, embrace. = தவழு; கெருங்கு. [M. tila, tilā.]

மழைதிளக்குமாடம், a mansion around whose top the clouds cluster, 361.

திற் TIRR, open.

I. Sp, v. (§ 66) [т. tera. c. terra, 'an opening']. With wrip, 'open,' 8, 63, 126.

II. இறம்=sort: தன்மை [comp. தரம், இரம், இறல், இராணி. s. fर्थर м., c. terra] good qualities: இறன், 291; goodness, 158; knowing what befits.

எத்திறத்தாள், what kind of a woman? 46.

திசூ, millet, Panicum Italicum, L., 105.

[இண் பின என்பன செறுமைபெருமைகட்குக்காட்டிய அளவை] 323, 344. [M. Comp. S. 
ரை.]

ভিত্তা TIN, gnaw. [M., C., T. s. तृन्.]

தின், v. [§ 56 (III)] eat: அருந்து, துகர், 43, 112, 123, 138, 193, 197, 211, 289; itch, 335.

த Tī. [M. Tī, 'fire, evil.' Comp. தத்தி, தேம். c. Tī, Tī Yu. s.

दी 'shine;' दिन्, दीप 'fire, burn;' भी 'wisdom.' т. тī-рі, 'sweetness.' ти. тῦ. In c. cī='sweet,' and 'be scorched.']

1. தீ, n. fire: கெருப்பு, அக்கினி. s. विहू [comp. தேச] 24, 180, 224, 225, 234, 291, 298, 310; a spark, 389= தீபபொறி.

செக்குக்கு, glowing fire, 90. இ மகி, kindle a fire, 331.

ப. தீ, தீய, adj. evil, 351.

இவிண = பாவம், sin. இவிணயச்சம், ch. xiii. Cruel, 5. இவளி, temper, 19. இது, (what is) evil, 51, 73, 152, 228, 244, 284, 357 [G. 93]. இய, (pl.) evil, evil things, 36, 109, 158, 195, 223 (adj.). இயார், evil persons, 172. இமை = இன்கு, evil, 186, 227. இங்கு, 66, 240. = இமை. இப்புலவன் = டம்பக்காரணையுலவன், an heretical teacher, 312. [Opp. 10 இற்புலவன்.]

III. தீ, தீம், adj. sweet: மதுரமான, இனிய, 199, 244.

នីឈាមិ, ប. (§ 62) [comp. នីក់ឃ, ខ្នែកមិ, ឆានាវេទ្ស, នីட់பុ, នីட់មិ.

M. TIND. C. tīḍ, TĪṬE. T. tīṭṭa. s. दिह्] touch, 109.
នីក់ទំទល់= បុសាឈាយៃក៏ក់, បកាអន់ទ្ធហាលាមសល់, a sacred stream,
175. [s. तीषे.]

தர் tir.

к.  $\mathcal{E}\dot{\pi}$ , v. tr. and int. (§§ 57, 64)= $\mathcal{E}|\dot{\pi}\otimes$ ,  $\mathcal{E}|\dot{\pi}\otimes$  [С., М., Т., ти. s.  $\mathbf{\eta}$ ] remove; get rid of; cure, 50, 161, 205.

\$# [G. 153] = termination 'less,' 2, 347.

So gar as a termination = 'full, never free from,' 11.

வசைதோ, faultless observances, 152. தே, absolutely, 204.

[នីក់គន្=និស់សិសា. Comp. S. កាំ**រ**.

' வஞ்சத்திற் நீர்க்த பொருள், a thing free from deceit.' T. 43.] நீர்|ப்பேம் (G. 83) 27. நீர்வதற்கு, although want would be thus removed, 306. நீர்வு, 129=(கட்பு) கீங்குதல். நீர்விடத்த = நீர்க்தபொழுது, 51 [G. 153].

தீற்று Tī<u>t</u>tu, v. (§ 62) [м., с. тір; see தீண்டு].

ı. Rub, polish : தேய்.

ப. Feed with the hand: ஊட்டு, 350. [м. Comp. தென், தீனி.]

['காய்த்ததெற்கவளக் தேற்கு, if you feed with monthfuls of ripened Nel.' Jī. Chin. xiii. 309.]

K. து Tu, துப் Tu|Y, enjoy; [old c. tuttu='a mouthful.' Comp. K. 12. தற, தத்த, தற்ற.]

I. த, v. (§ 64) eat, enjoy: தகர். துப்பு, power, 241. து ப்புரவு, enjoyment; means of enjoyment: தகர்ச்சி, 87, 289. [See ஒப்புரவு etc.] திவை, spiced food, 217. தித்து, food, 190.

[Jī. Chin. xiii, 329: 'தத்தவிழ் ஈதல் செம்பொற்றுறக்கத்துக்கேணி ஆகும்; Giving a grain of rice (அவிழ்) from (your) food (தத்த) is the ladder to the bright golden paradise.']

II.  $\underline{s}\dot{u}$ , v. (§ 64) =  $\underline{s}$ , 83, 93, 167, 202, 268, 273, 274.

111. த | த்த, v. (§ 62) 190.

IV. 5 | a a, v. (§ 62) = 5, 250, 276, 366.

[There is a conflict. In 190 the oldest copies have spo throughout.]

துகள் — குற்றம் [comp. தாள், so from தொகல், தோல். s. **ਪ੍ਰਾ**ன். м. tugal, 'skin of fruit;' see தோல். с. tokku, togadu. s. नक्] 2.

துகில் = சீஃம் [м. Comp. தொங்கு. s. दुक्लें] rich attire, 264.

துக்கம் [s. दुख, दुस्, दुर्. Comp. துன்பம், துயர்] 'sorrow :' used for 'sin, worldly pleasures; all that brings sorrow of heart:' संसार, 121, 123, 190.

Essand, a licentious profligate, 84. [S. दुराचारि, an evil-liver. Though sometimes confounded with Beson = S. तुच, a worthless fellow.]

துஞ்சு Tuñçu, v. (§ 62) die; 21, 191. [Comp. தா in தாஞ்சூ. м. т. The idea is 'nodding, falling.']

\$9, a drum, 388. [From verb \$9, throb. M., T., C. tudumu.]

தடை, v. (§ 64) wipe off, do away with: தன்பம், 93. [м., с. торы, торы.]

See El. 4, தன்பந்தடைத்தல்.

म्राज्जी TUŅI, v. (§ 57) resolve upon, 303. [M., C., T. tuni. Comp. क्रळं ५. s. तुइ, तुष्ड्. The meaning is (1) cut; (2) decide; (3) venture, dare.]

['அரியதணிக்கு வாழ்வர், they have set themselves a difficult task.' T. 73.] துணி[வு, decision, determination, 55. துணிவொன்றி, coming to the same conclusion.

ক্রু = a match, companion, elc. [M., C. Toṇe. s. হ্রা, হন্ত. Comp. ক্রুল.]

1. 230, assistance, 78, 136, 381 help-meet; partner, 392.

2. அത്ത്യ, measure, 37, 38, 94, 105, 140, 187, 218. 196, 231 = until. Comp. യത്ത്യ, യത്ത്യ, and ഉട്ട്.

எத்திணயும், at all; in any degree, 109, 272.

தினத்தினையும், even so much as a grain of millet, 323.

இடோத்துளோயர், those who as to greatness were as . . . , 105. [See under இடன.]

[In T. 51: தோர்க்கொழுகிக் கண்ணுக் திணாக கிணாகளே,

Even when a man is in straitened circumstances relations are helps; or (perhaps better), a friend in need is a friend indeed.']

துணே மை = சாதகம், ability, 127.

தப்பு, see த.

துய், see து.

துயர் = துயரம் [comp. துன்பம். м.; from s. रूर] sorrow.

= தன்பம், 35, 114. தயர்களேயான், he does not relieve their sufferings, 9.

'ஆழ்தயர் உழப்ப, they will suffer the deepest sorrow.' Jī. Chin. xiii. 165.

துரும்பு = சக்கை, refuse stalks, 35.

[Comp. S. **ரை**ய். M. Like இரும்பு, அரும்பு, கரும்பு.] துவ், see து.

தாடு TURA=குழை, கல.

துழவு, துழாவு, v. (§ 62) mix, mingle up.

துழாய் = துராவி, 311. [பரப்பி.]

[In M. TURA, 'a paddle.' Comp. தனம்பு.]

*து*ள் TUL.

ı. துன|க்கு, துன|ங்கு, துன|க்கம் [comp. துழாய். M. tulayu] agitation, 189.

துளக்கற, calmly, 371. [துளங்கு in T. 41.]

II. தன்|ஞ, v. (§ 62) leap, frisk, caper, 64. [Imitative. м., с., т.]

துற் TURR = take refuge.

I. தற, v. [§ 66. In м.='open'= திற. Comp. s. रूर; hence தறை, a haven; துறக்கம், heaven] renounce; reject; forsake, 11, 62, 78, 226, 266.

துறப்பர், 53.

11. துற|வு, ch. vi, 60, 121.

துற வோர், ascetics, 273.

துற்ற, see து.

துன், தர், துற் [s. स्. Comp. தயர்].

தன் பம், affliction, 54, 57, 60, 84, 93, 205, 280, 295. [Comp. இன்பம். Aff. பு, பம்.] துன் பு = துன்பம், 74, 209, 235.

With 2 = u0. [Comp. Jī. Chin, xiii. 201.]

துன் tun [c. tur. t. turu|mu. m. turr, tun].

து |ன், தன்னு, தன்று, தறு (§ 62) = கிட்டு, பொருந்து, பெறு, கெருங்கு, approximate, harmonize with; gain; be crowded, 76, 205.

தன்னரும் கேளிர், not easily gained, 9, 226. தன்னி, being thick, close packed, 167.

துன்னியார் = அடைக்தோர், those who press close, 167. தன்ஞ, not adhering, 226.

к. **தா** тū [м. тū. Comp. т. bū, and s. **y**]. தாய், pure, 189.

தூய்து, that which is pure.

தாய்தாக, completely, utterly, purely, 270.

தூய்தன்மை, ' (the body's) destitution of purity,' title of ch. v.]

தாங்கு ரம்ல்கப், v. (§ 62) [comp. தொங்க, தாக்கு, தாக்கம், தஞ்சு. м. ரம்ல்ல். ர., c. ரம்க. s. त्य, त्ल्] cling to, linger; hang on; nod, slumber, 121, 327. = தங்கு.

துங்கிசை is the name given to the rhythm of verses when only (\_-, \_-vo, vo-, vovo)

இயற்சுர் are employed, and a long syllable is followed by a short, or oo is followed by a long [G. 174, 179]. See Introd. p. xxviii.

தாணி [M.] a grain, measure, equal to four மரக்கால்; while a பதக்கு is=two மரக்கால்: hence தூணிப்பதக்டு = six மரக்கால், 387. [Seems a cor. of s. द्रोग.]

म्राळं, a pillar, 64. [s. स्यूगा.]

*தூ*ய், see *தூ*.

தூரம், distance. [s. दूर∙]

தூரவிடு, keep at a distance.

தூர, adv.=away, 75.

தூர்=வேர், root, 138.

[As verb, T. 51, be in difficulties. S. स्यूल=स्यूर, see Benfey Lex. in loc.]

தூற் Tū<u>rr</u>, drizzle as rain. [துற, துற்ற. Comp. து, து வு. c. Tūr, dūr. T. dūr. M. Tūrr, Tūttu, Tūgu.] துற்ற, v. (§ 62) publish abroad, 21, 75, 144, 324.

தெங்கு [தேங்கு]=தெண்ண, 216, 243.

[A corruption for @soil &. The cocoa palm, first introduced into the South of India, is @soilerwood. C., M. teiniu. T. teinkāya. S. नारिकर, B. I. S. 4249.]

- தெர் TER, clear. [Comp. தேர், தேற, தெள், திற. c. terra. m., c. tiļi. T. teli.]
  - 1. தெரி [sometimes impersonal, or v. n. or v. a., § 57] be understood, clear; enquire, understand, = தேர், 135, 168, 170, 247, 316, 318. With இடை, 54. தெரிவு, understanding, 240, 247.

II. தெருள் (see பொருள், அருள், etc.), v. [§ 56 (III)] be clear, 301. [м., с.]

III. தெரு|மரு = கலங்கு, be perplexed, தெருமருகிறேன், தெருமந் தேன், 151.

[Comp. T., C. teralu. In T. terupu|marupu='wayward fits of folly:' a reduplication. H. B. § 123. g.]

தெய்வம் [s. दैवं] the deity, 304. தேவன், தேவர், 112. [s. देव.]

- к. தெள் теட, clear. (=தெருள்.) [Comp. தெர், தேர், தேற். с. теட='fine, thin.' т. teli.]
  - I. தெள், adj. clear: (தெண்.)

செள்ளிது, what is clear: accurate knowledge; 5th for 3rd இன்=ஆல் [G. 137\*] 135.

தெள்ளிய, 386.

தெண் |ணீர், 44, 150, 375.

K. II. தெளி, v. (§ 57) understand, 364.

' தெளியாதான்கரையுட்பல்காலுஞ் சேறல், The frequenting of the house of a man who trusts (you) not.']

தெளி|a|=பகுத்தறிவு, விவேகம், clear understanding, 219.

111. தெள்ளு, v. (§ 62) sift out, throw up, 128; examine, 380.

தெறி TERRI. [Comp. கெரி, தெளி. M.]

தெறி, v. (§ 64) dash off, 394.

தெற்றென, 'so as to say *teṭṭu*,' an imitative word= 'immediately;' or 'certainly' (§ 82) 150.

தென், *adj.* southern, 243. [Comp. வட, மேல், டீழ். தென் = s. **दिष्टा** See தெங். м. ten. So தெம்மொழி = தென்மொழி = Tamir.]

தே tē, sweet. [Comp. தீ, தீம்.]

 $\mathbb{C}_{\mathcal{F}}|\dot{\omega}$ , sweetness, honey, 199, 239, 375. [Comp. Nannūl, 214.]

தே|ன், honey, 10, 259.

தேனீ, the bee. Comp. Vēmana ii. 207.

தே|மா, sweet mango, 257.

[C. jē, jēm, jēn='honey.' M. tēn. T. tēne.]

தேசு, n. lustre, 105. [s. तेजस् Comp. தி.] = மகிமை, ஒளி.

தே|ப் TĒY, waste. [Comp. தேம்பு. M. tēyu, tēmbu. c. TĒ, TĒY. (т. deyu.) Comp. s. चि, ख्य.]

தேய், v. (§ 57) waste away, 51; wane, grow less, 125; pine away, 151.

தேர் TĒR. [Comp. தெர், தேற.]

1. *医病*, v. (§ 57) enquire, discriminate, 119, 120, 127, 177, 282. *(母母*, § 62.)

தேர்கிற்கும் = தேரும் (கு + இன் + கு), the discerning faculty, 352.

2. \$\mathcal{G}\_{\varphi} \diangleright| \alpha\_1, n.\$ the searching out, comprehension, 259.

தேறை, a frog: தவின, 193, 352. [M. tēra, 'a lean frog.']

- தேற்  $T\bar{E}_{RR}$ . [See தெர், தேர், தெள், தெற்று, தெற்றெனவு = certainty. T. 54.]
  - 1. Сэр, v. (§ 62) be sure, know clearly, 313; trust, 379. [м. с. tēru. т.]
  - 11. தேற்ற, v. (§ 62).

(Int.) know certainly, be quite clear about, 274, 316, 320, 322.

தேற்று ஒழுக்கம், doubtful (shady) conduct, 75.

(*Tr.*) impart certainty, teach, 318.

III. Сърръ, certainty, assurance, confidence, accuracy, 259. [т., с. tēṭe, 'clearness.']

தை TAI.

தை, v. (§ 64)=உருவிச்செல், penetrate, 260. [M. strike, sew.]

தொ To=த in most words: the idea is connexion.

தொகு, v. (§ 68) collect, join, 284, 318. [M.] தொக்க, gathered together, 121. [G. 82 (கூ.), 87.] Compacted, 37. [So யாக்கை.]

தொடு TOD, join.

1. Одт. (§ 68) touch. [т., м., с. தட is the older form. Comp. உட, ஒ.]

Used as a particle=from, thenceforward, 2. [So in м. See н. в. § 230.]

II. Dig. [For this தோண்டு is used. T. √TAV, TRAV.] தோட்ட for தொட்ட or தோண்டின, dug out, 215.

[T. 16: 'உண்ணுகர் கூவல்குறைவின்றித்தொட்டான்,

He who has dug a well with a copious supply of drinking water.'

Naid. xx. 5: 'தொக கடல் உடுத்த ஞாலம்,

Earth girt with the excavated sea.' See the story of Sagara.]

- III. ©தா®, v. (§ 64) tie, connect [cause to touch], 5, 26, 393. [м.]
- IV. தொடர், v. (§ 57) connect: துடர், 46. [T., C., M.] தொடர்|பு, association, intimacy: கட்பு, 113, 125, 138, 166, 204, 211–218, 222, 234, 293. [தொடர்ச்சி is used in T. 1; தொடர்கை and தொடர்ப்பா® in κ.]
- V. Θεπι | κίσ, v. (§ 62) begin; 173, from the beginning. [T.]
  [\*, \*, \*, \*\bar{\psi}\$ (with various connecting vowels) added to a root often form derivative verbs.
  From Θετ a comes Θετιτ; νσ, νθέ.]
  - vi. சொடி, a bracelet, bangle, 111. By *meton*. 'a lady,' 376, 398. [c. *todige*.] தொடிஇ, voc. case, G. 64.
  - VII. தொண்|கைபழமை, slavery, a slave, = தொழும்பன், 284. [See தொல், தொழ், தொத்து, தொறு: a nasalized form of தொடு. c. tottu, tort|tu. m. tondan='old man.' Comp.\r. totti, tonte.]
  - vIII. தொண்டு an imitative word, 25.

தொல் TOL, old.

I. தொல், old : பழ, பழைய. [T. tolu, toli. c. tom. ?துடல், தொடல்.]

தொல்கேள்லி, traditionary lore, 137. தொல்கெறப்பு, ancient excellence, 139, 195, 252. தொல்சேர், of old renown, 333. தொல்கூறி, tradition, old custom, 154. தொல்புகழ், ancient renown, 166. தொன்மை, old association, 216. II. தொல்ல, antiquity; trouble, perplexity: பழைமை, ஊழ், 101, 136, 265. [м. tolla.]

தொல்ஃயது, it is the result of old deeds,—fate, 33.

III. தொல, v. (§§ 57, 64) perish, destroy. [м. тоџ, тице. с. тоџе. தில, A. С., т. tolagu.]

தொலமக்கள், the hopeless and helpless, 205. தொலிவு, effacement.

தொ‰வில்லா, endless, countless, 52.

IV. தொடூச்சு, v. (§§ 62, 160) destroy, 300.

- தொழ் тоஜ, [தொடு, தடு. Folding of hands in reverence. м. т. dōyali. с. тиஜ. Сотр. s. हन्द, दखः; தண்டன், தொண்டு.]
  - 1. சொழு, v. (§ 60) pay homage: கும்பிடு, கைகுவி, வணங்கு,
    - தொழு, v. (§ 60) pay homage: கும்பிகி, கைகுவி, வணங்கு,
    - II. தொழு, n. leprosy: குட்டம், 123. [Comp. தொத்து. c. tonnu. தினவு.]
  - III. தொழில், employment, work, service : விண, 26, 128, 145. [c. turil.]

காற்றொழில், menial service : அற்பச்செய்கை, 193. செய்தொழில், *active* service, 347, 350. மேற்ரெழில், noble service, 193. தீத்தொழில், evil works : கெட்டகாரியம், 351.

IV. தொழுத்தை, a slave girl, 326. [c. toṛṭu, toṭṭu. தொழு, a cow-stall.]

தொள் TOL. [c. tore. M. tolla.]

தொள (துள) = துவாரம், hole, entrance, 42.

தொறு, (properly தோறு) a collection. [M. tōrru='appearance.' c.='seem'=தோன்று. T. dōra, 'heap.' The root also means a fold, herd; and slavery. Comp. தொழ்.]

தொறம், தோறம், தோற,='every, whenever:' a distributive suffix.

- I. With verbal root (த் doubled): மூத்தொறு உம், just as (they) grow old, 60, 222, 351.
- 2. With noun, 159. நாடொறம், daily, 225.

தோணி = மரக்கலம், boat, 136. [s. द्रोगी; but comp. v. தோண்டு, scoop out.  $\tau$ .  $d\bar{\varrho}$ ne. Another form is கோண்டி.]

தோய் TōY, touch. [Comp. தேய், தொடு, தடவு, துவை. T. tō-chu. м. s. तोयं.]

தோய் (p. 1) v. n. blend with, touch, 387,=கல; reach, 10, 69, 142.

[In sense of close, intimate friendship: 'தேசய்க்குகளுட் டோய்க்குகள், a very intimate friend.' T. 82.]

# தோல் Tōl. [c. togalu, tokku. м., т. tōlu. s. त्वच्, त्वक्.]

I. தோல், n. leather, 26; skin, 41, 42, 46, 47, 322.

11. தோல், v. (§ 70) தோற்கிறேன், தோற்றேன், தோற்பேன், தோற்க, be defeated, 313. (Opp. வெல்.) [Comp. தொல், தொ‰. м. т. tōlu. с., ти. sōlu.]

উদ্যাল [s. दोषन, दोस् м., c.]=shoulder, arm; person, 85, 312, 317, 338, 375, 385, 394.

Caron, she whose shoulder is ..., 47.

[El. 7: 'Commission Caroll, she whose shoulder is like the bambu.']

தோட் கோப்பு (G. 34), 20, 328.

In journeys the rice is carried in a bundle over the shoulder: single from.

### தோற் тōrr.

- 1. தோன்|அ, தோற்|அ, v. (§ 62) appear, 2, 8, 21, 27, 28, 30, 49, 83, 154, 177, 186, 197, 234. [с. тō-Ru, тō|сни. м. tōrru, tōnnu. т. тō-сни. See தொறம்.]
- 11. C μπὑρού, appearance; light, 7. Lit. 'the sun full of light.'
- III. தோறம் (also தொறம். In M. TŌRR='appearance')= what appears, all, each, every; whenever pleasure is attained, 60.

#### B NA.

#### $\mathcal{B}$ NA = $\mathfrak{G}$ .

I. This letter is sometimes inserted cuphonically: thus அறிவன் = அறிருன் = அறிகன். See உழவர் = உழுகர்.

2. As a Sanskrit prefix n = y = ' not.'

3. It seems to have been prefixed to some words to strengthen them. Comp. அலிழ் and ഒരിழ்; அതുகு and ഒതുക്കു; മീർ and ഒരുക്ക്. It is uncertain whether the s in ഒടെൽ and கீ is radical.

நக் NAG. [C. NA|GE. M. T. NA|GU, NA|VU.] ஈகு, v. (§ 68) shine; smile, deride: இசுழ். В b 2 ககை, a jewel; a laugh, 377. கக, while . . . derides, 230, 238. ககையேயும், even in sport, 187. [K. 871.] ககும், will laugh him to scorn, 273. கக அத, 324. ககல், joyous intercourse, 137.

Nig. ககை மகிழ் வொளி சிரிப்பாம்.

கக்கு, v. (§ 62) lick, 87, 377. [Comp. கா, காக்கு, காவு. c. and T. NĀKKU. M.]

From so, 'laugh,' we find sto, 'having laughed,' § 68.

- நச் NAÇ, desire. [See கச்சு. M. NACHCHAM. In T. NACH-U=கம்பு: so in c. In A. C. NANNI=கசை, and NAÇE='pleasure.' Comp. கயம், கேசம், சிகேம், கெய், and s. चिह्, चेह. கசை='moisture:' comp. சுசம் in both senses.]
  - I. கசை, n.= ஆசை, desire, hope, expectation, 111, 263, 365, 381, 385.
  - II. கசை, v. (§ 57), 222,= கசைந்து root for விணயெச்சம். [G. 153.]

கசைஇ = கசைக்து, desiring, 32, 286: கச்சி. [G. 86.]

[In T. 94 கசைக்கிழமை = அன்புரிமை, 'affection.' So கசையுகர் = விழையுகர்.]

и. љச்சு, v. (§ 62) desire, lust after.

கச்சியார்க்கு, 299. கச்சுவார், those who lust after, 82. பலர்கச்சு, so that many desire their favour, 96.

[Ēl. 13: 'கச்சாமைகோமைகள்ற, it is well neither to desire nor regard them.'

T. 30: 'தன்னச்சுசென்றுர், those that seek them as suppliants.'

Kalit. i. 8:

் நினுயிலாப் பொருகாயு நச்சபவோ?

Will they hanker after wealth that abides not?']

நட் NAD, fix.

тட, v. (§ 68) tread, walk, live, 242, 398: = ๑முகு, மிதி. [с. NAD|E. М. т. NAD|U. s. नर्. Seems from тட், கள், = ' middle.']

கடை, walk; action, walk in life, position, 13, 343.

क ७ कं क , v. or n. shake. [с. м. s. नर्.]

\*@\*@\*@\*@ = suffering want, 93. [This admits of several renderings: \*@\*@ is a noun: see \*\_p.] (1) The needy who come to them for aid; (2) fearing poverty for themselves if they give.

ຊີພາສ 🖟 ຂໍຂາຮ = ຂໍໃນເຮົ (Georgia as to (her) head = 'with palsied head,' 14.

*நந்து* NANTH.

(1) கக்து, grow; wax:=பெருகு, வளர், 125, 179. [Comp. s. नन्द. т. nana, 'a bud;' nana|YU,='expand.' c. nandu, 'decay.']

(2) Die out, 234 : = கெடி. Nig. கக்தல் கேடுடனே ஆக்கம்.

கம்பு = desire, 81, 87: விரும்பு, நச்சு. [T. NAM. C. NAMB; NACH. M.]

**நய** NAYA. [Comp. கசை, கேசம். s. **नग**. Sometimes = கியாயம்.] 1. கய, v. (§ 66) love : விரும்பு, 215.

நயவாது, not duly estimating (=?நீதிகியாயமின்றி), 267.

11. நயம், n. goodness; = நன்மை: wise decorum: நல்லொ முக்க, 162, 163, 239, 265, 312. நயவர், pleasant people, 265, 267.

கர|ம்பு, tendon, 46, 153. [с. NARA. т. NARAM. м. From நார் + ம்பு affix: comp. பாம்பு.]

கரி, a jackal, 152: ஓரி, கரிமா. [M. C. T. NAKKA.] கரை, grey hair; age. [Comp. s. जरा. M. NARA. C. T. NARI.] முப்பு, 11.

[As v. (§ 64) grow grey:

் மயிர்கரைப்பத்தின்னும், it will consume till the hair grows grey.' T. 67.]

நல் NAL. [கன், கற். In T. nal='black.' Perhaps s. मत्, सन् have been changed into கற், கன், கல் as Tamil has no सு. м., с. Сотр. கற், கய்.]

1. நல், *adj*. good, goodly, 115, 154, 202, 225, 239, 248, 266, 308, 336, 387.

With passim, a pleasant land, 71, 77, 231, 344, 353, 369.

With இனம், ch. xviii.

සෝ ඛ්යා (opp. දීක්ෂා), 19, 51. සෝ ඛනාජ (ඛණුව), 55, 327.

கற்| காய், the promising —, 19. கன்| வெஞ்சு, dear heart! (55), 376.

கல்|லநிவு, II, I39, 254, 320. கல்|லறம், IO. கல்|லொழுக்கம், 57.

கற்|சார்வு, association with the good, 171, 178. கற்புடை, 212.

11. Inflected as a குறிப்புவினே. [G. 93.]

[These forms are precisely analogous to the declension of a Latin adjective: thus, BON-us, -a, -um,

தல்-லன், -லள், -ல்லது,

-i, -ae, -a, -wwi, -ww.] But the following is a kind of conjugated form:

கல்லம், we are good, 131. கல்லாள், the goddess Fortune, p. 3, N. M. K.

கலவர், 188. கல்லர், 155, 175, 221, 265, 298, 314. கல்லாய், (voc.) 41.

கல்லார், the good women, 12, 188.

கன்ற, it is good, = கல்லத, 20, 24, 67, 71, 159, 219, 246, 286, 288, 294, 369.

A thing that is good, 294, 327, 344. A benefit, = 5000, 257, 327, 356.

கல்ல, good things, 77, 136, 246, 294, 334.

Good, 129, 160, 162, 177, 195. Adv. much, 335.

รณ (=ธณณ), adj. good, 175. ธณณฑ**ณ, 10**9, 144, 338, 366.

#### 111. Derivatives.

கன்|சு, adv. well, 229; very, 218, 319.

நன்|ருய், adv. well.

கன் | றி, n. a benefit : கன்மை, உபகாரம் [கல் + தி. उपकार,

कृतं], 111, 323, 357.

In 111, विन्धांककंत्रीविकालंत्रनं, 'the ungrateful.' Comp. S. कृतम='slaying a benefit,' from हन, 'slay.' The coincidence of **म** and विकाल p is curious.

In कलंगक्रीयम, 257, comp. S. कृतज्ञ, अकृतज्ञ, where the idea is the same.

கன்றியில்செல்லம், ch. xxvii. கன் மை, 146, 188, 381.

கலம், = excellence, richness, 167, 179, 333, 339, 356, 386 'beauty.'

கல் கூர், v. be poor, 115, 153, 242, 270, 277, 296, 298, 301. [கல்கு + ஊர்?]

கல்|கு, v. grant, 263. (M.) The open-handed. கல்|கு வு, poverty, 267, 275.

[Т. 72: 'கிறைகெஞ் சடையானே கல்குரவஞ்சும்,

Poverty will fear to approach the man of mind sincere.']

தலி NALI.

v. tr. (§ 57) afflict, 308. [c. nali, navi. т. nal-i, nava. s. नल्. Comp. அ%, அளி.]

நவில் NAVIL. I. Tell; teach. 2. Learn.

கவின்ற, taught, 320. [Not in cognate languages; but comp. நா.]

Nannūl, 13: 'கவின்றேர்க்கினிமை, sweetness to the students.'

Nig. நடிலை சொல்லுதல் பண்ணற்பேர்.

கவை = குற்றம், fault, 205.

[Seems to be originally = 'a soft spot, decay.' Comp. Comp. Comp.

நள் NAL, idea of intensity; centre; plant. [M. NALIR, NAN ICHU.

A. C. NALA='joy.' Comp. கட், கண்.]

1. களி: பெரிய, 'great.' Another meaning is 'cold;' comp. களிர், குளிர்.

Nig. களிர்குளிர்பெருமைகுண்டு காட்டியசெறிவு காற்பேர்.

களிகடல், 166, 242.

[கலித். i. 17: 'காற்றஞ்சானளிபொய்கை, the huge tank full of fragrance.']

11. கள், v. [§ 56 (III)], கள்ளு (§ 62) approach, join, contract friendship.

கட்க, cultivate friendship, 174.

கட்டான், friend, 128, 208, 209, 223, 230, 271, 338.

கட்பார், 215. கட்ட, 230.

நட்டக்கால், 75. நள்ளாது, 128.

கள்ளார், receive not as friends, 262.

கள்|ளாதார் = பகைவர், those who are not our friends, 207, 271.

111. कட்பு, 12.= கேண்மை, தொடர்பு [s. म्रेह. Ind. Sp. 7240 etc. संख्रं], 215, 216, 218, 219, 223, 232, 237, 337, 339, 370, 371.

கட்புக்கோடல், the forming of friendships, 77.

கட்பாராய்தல், examination of (candidates for) friendships, ch. xxii.

கட்பிற்பிழைபொறுத்தல், bearing with faults in friendship, ch. xxiii.

கூடாகட்பு, unreal friendship, ch. xxiv.

IV. நண்பு, 174, 213, 339.

[Mū.:

் நட்டாலும் நண்பல்லார் நண்பல்லர்:

Though you lavish affection on the unloving they are loveless.']

'கள்ளாமை வேண்டுக் கடிய வருதலால்; தன்னாமை வேண்டுக் தஞிதி உடையன; நுள்ளாமை வேண்டிஞ் சிறியாரோ டியோர்மாட்டும் கொள்ளாமை வேண்டிம் பகை.

It is necessary to abstain from theft, for it brings heavy penalties;

It is necessary not to abandon things of worthy virtue;

It is necessary not to contract friendship with mean people;

It is necessary not to conceive enmity against any.'

[See H. B. § 154.]

<u>Б</u>у NARR. [Hence впу, q. v. н. в. § 131.]

[We find நுறுமை, கறவம், கறவு, கரு, கறை, காறு, காற்றம்.]

நறு|ங்|கண்ணி, a fragrant garland, 16.

ந்து மலர், 209, 381.

நறவு=மணம், fragrance, 108.

[In C. and M. In common use for 'a bad smell.']

கனி = very. Much: மிகுதியாக, மிக, 17, 200, 221, 334, 383. [This is one of the very few real Tamil adverbs. G. 120. Nan. 388. Comp. S. नत्.]

**Б**П NĀ.

நா, tongue, 335, 353. [T., C. NĀLIGE. M. NĀKKU, NĀVU, NĀ. நாவு, நாக்கு. See நக்கு.]

நாவின்கிழத்தி = சரஸ்வதி, 252. The goddess of learning: சகலகலாவல்லி.

<sub>நாவிஞர்</sub>, 256.

நாப்பாடம், a mere lip-lesson, 312.

நாகம் [s. नाग] a serpent : பையரவு, 66, 164, 240.

நாகு, a heifer: the young one, 115. பசுவின்பெண்கன்று. Nig. நாகுசங்களமை நத்தை.

K. நாடு Nāṇ [from கடு, plant, or middle; √கள்: as காடு from கடு; பாடு from படு, etc. м., с., т.] a land, country. It is habitable, as distinct from காடு; and rural, as distinguished from ஊர்: comp. காட்டார், காட்டார், ஊரார்.

நாடன் = நாட்டரசன், lord of the land, 10, 71, 76, 77, 79, 113, 127, 128, 154, 161, 185, 203, 212, 223, 228, 231, 232, 234, 239, 283, 285, 290, 307, 319, 343, 344, 348, 353, 369. [See also சேர்ப்பன், வெற்பன்.]

The 'LAND' of the *Nāladi* is a land of lofty hills, with many waterfalls, a goodly land, well-watered  $(\pi s)$ , rich in gems  $(\pi s \pi s, 75)$ , with flowery glades and a wide sea-board. [See note to 10, and to  $\pi s \pi s$ .]

நாடு, v.=தேடு: follow with the eyes, covet, seek, 15, 225, 370, 371, investigate; 230, seek out: ஆராய், 101.

[Ēl. 35: 'காவெர் விண்ணேர் சுயர்து, the celestials will anxiously expect his arrival.'] நாட்டம், investigation, 18.

[Сотр. Сът-ж. М. А. С.]

к. நாண் nāņ, shame. [с. м. т. nā na. ти. nā-сни.]

- I. நாண் (நாணம்), n. (1) modesty, a sense of shame, a shrinking from disgrace, self-respect, = மானம், 81, 267, 386.
  - (2) Shame, disgrace: வெட்கம், 89, 299, 323=in-sensible to shame.

[Comp. வெட்கம், இவச்சை (लजा), கூச்சம், நாச்சம். The Gr. விம்க்.]

II. நானு, v. (§ 62) feel shame, 384, with இயல்பிஞர், she whose virtues the townsmen reverence. நாணி, feeling embarrassed, 241, 293.

நாணல், suffering shame, 155.

நாணுதல், a shrinking back, 299.

நாணத, not feeling abashed, shamelessly, 314. நாணதம், we feel abashed, 385. [G. 83. T. nānudu-mu.]

நாம்=யாம் [H. B. § 10] pl. of நான்.

செய்துநாம் = நாஞ்செய்வோம், 32, 235, 390. [Comp.

T. CHĒ-TU-MU.]

sibaré, 301. sib Que θ, 372. sibson, 376. sib, 394. = sib, 390. sub ε, 55. sub, sub, our own people: Cseft, 205, 206.

நாய் nāy. [с. nāyi. м., ти., тиḍa. Comp. நா, நக்கு. Not in к. or nī. In т. кикка.]

நாய், a dog: ஞமலி, 70, 213, 218, 254, 322, 345.

The dog is here the type of the Symas, the man of low, depraved instincts; but full justice is done him in 213!

**ក្រាក់** NĀR, *fibre*. [Comp. គរប់មុ. M. C. T.]
Nig. គរក់ ពល់ប នយិក្ខស់បរា©ប.

= பாசம், கயிற, 12, 26; cord, generally made of vegetable fibre, 153.
கட்புகார், the bonds of friendship, 12.

நால் nāl, நான் nān. Root means 'hang.' நான்கு, four, 82, 319. [м. с. т. тuḍa.]

நாவாய், a ship, = மரக்கலம், 224. [s. नி.]

நாழி = அளக்குங்கருவி, a measure, 7. It means originally a hollow tube, generally a joint of bambu. [s. नाडि, नाळम्, नाळि. Comp. நாழிகை.]

நாள் NĀĻ [from கள்; காட், காண். M. NĀĻ. Comp. √naḍ, naḷ, = 'middle.' c. nāḷe. T. nāḍu].

1. நான், a day from sunrise to sunrise [= ஞான்ற] 6, 7, 22, 54, 135, 154, 159, 169, 214, 258, 295, 324, 349, 394.

An auspicious day, 86. Forenoon, 166.

តរៈជាសារយំ, the forenoon, = ឲ្យប៉ុបនស់, 207. [S. ឬជីន្និ:.]

சாகான், 92 (சாம்), the day of death.

K. வாழ்சாள் = ஆயுள், life in this world, 4, 22, 32, 39 [G. 153], 327, 330, 338 (!).

- II. காள, (I) to-morrow, 6. [c. nāļe.] ? நாள் + ஏ emphatic. This ஏ in a final syllable is often lengthened by a kind of அளபெடை to ஐ, as though ஏ இ.
  - (2) Belonging to a day, 54.

சாளும் = தினமும், every day, 125, 139, 190. பன்ஞள், 220. சாடொறும், 225, 338. காளுளும், 299.

நாறு, v. (§ 62) yield perfume: மண. [See நற. с., м. NĀRU.]

நாறினும் (= மணக்கினும்), 259.

நாளு (=பரிமளியாத), possessing no fragrance, 266. நாறம், 396.

நாற்றம், n.=மணம், வாசண, fragrance, 98.

**நான்** NĀN, *I*,=யான். [A. C. ān. C. nān. M. ñān. Tu. yān. G. 72.]

என் inflexional base, 'my,' 399; for 2nd case, 'me,' 400.

நானம், musk : கத்தூரி, 294. [Comp. நாறு. s. **नाभि.**]

கிகர் [comp. கேர், கீர்] one's inferiors, 64. Here = கேர்? Comp. 72. [Yet  $n\bar{\epsilon}r$  in  $\tau$ .='know; be able.' Both roots are found in M. and c. Nigar in c.='stand erect,' as though from nil.]

கித்தலும், கிச்சம், கிச்சலும், ever, or assuredly, 81, 376. [м., с., т. Corruption of s. निस्, निश्चम, निश्चम,

K. கிரப்பு = இரப்பு, = வறமை, poverty; beggary, 282, 287. [Comp. s. निर्. In this sense it is not to be traced in cognate languages; perhaps a poetic invention to rhyme with இரப்பு, in fact another form of that word.]

கிரம்பு, v. (§ 62) = கிறை, become full.

கிரம்ப, abundantly, 287. [√nira. Comp. கிரல், கெறி, etc. m. t. nera. c. neri, nere.]

கிரயம், hell, 58, 84, 233,= கரகம். [s. fatu. Comp. Jī. Chin. xiii. § x. 164–178; and T. 45.]

நிரை NIRAI = வரிசை. [Comp. கி.ர. கேர், கெறி. M. NIRA. T. NERI. c. NIRI.] Row, line, 111, 288, 319; herd, 319.

நில் NIL [நின், நிற்], stand. [See s. **ਜਿਲੀ**, **ਜਿਲਧ**⋅ C., T. M. √NII.. Perh.=இல்.]

I. கில், v. (§ 70) stand.

கீன்றன [G. 95] those things stood fast, or things that stood, 4, 182. கீன்றன், 29. கீன்றது, 36. கீன்றன்து = கீன்றதுபோல்வது, 204. கீன்றக்கடைத்தும், 360. கீன்றல், 49 (8 95). கீற்பக் 158, 175. கீற்ப, 316 [G. 83]. கீற்கும், it will stand, abide, 40, 51 (§ 72) 368. Future rel. part., 204, 267. கீற்பன் = கீற்பன், 363. கீற்பன், 381 [G. 95]. கீற்பீன், 349 (§ 95). கீற்பீன், 355 (§ 100). கீற்பன், the standing, 194. கீன்ற [G. 86] 24, 26, 32, 67, 102, 111, 127, 128, 183, 228, 353, 359, 361. கீன்றம், though it stand, be, 164 [G. 141]. கீன்றது, that which has stood, 192. கீன்றழிகின்றே, while things remain in apparent stability: கீன்றும் = கீன்றகில்மலே. கீல்லா [G. 89] they stand not, 4, 51. = கீல்லாமல், 204, 391. கீல்லாத, it abides not, 93; stands not, 304. கீல்வாமை, 102 (§ 154). கீற்றல், 334 [G. 94]. கீற்றி = கீற்பாம், 376. கீன்மீன் = கீல்லுங்கள், 49 [G. 84]. எறிச்கில், confront, 363.

11. கிற (§ 56 III), கிறவு, and கிறத்து are causals of கில் = fix on a firm basis.

கிற்இ = கிறத்தி, setting up = making up his mind, 308. கிறுக், he fixes not, sets not up (a light of glory), 9. கிறுப்பான், he who fixes firm, 248. கிறு உம் = கிறுவும், will fix firm, 57. [Hence 'கிறை, virtue.'  $\bar{E}l$ . 7.]

III. கிஸ், (i) n =சாலம்; state: கிஸ்மை, 131, 248, 267, 331, 365.

பிறப்பு, 250; firmness in virtue, 87. இக்கிலயே = இக்கணமே, 359. அக்கிலயே, there and then, 235, 308, 398.

[Ēl. 3: 'ස්කාමිස්, swerve from integrity.']

(11) v. (§ 64) become fixed.

ക്രാലാത്ത [G. 94] 29; transitory nature, 52, 53, ch. i, ii, iii. ക്രാലാത്യ, 28, 182. ക്രായിലാന, 204.

IV. நிலம் [S. **निलय**].

1. Ground, soil, 133; களர்ரிலம் (உவர்ரிலம்), விளாரிலம், 179, 243, 356. (க. வா.)

2. Earth = பூமி: 21, 22, 266. கீணிலம், 27.

- 3. Position, இடம், 133. [Comp. සිනා.] கடைங்லம், துலங்லம்.
  - v. நிலவு, v. ( $\S$  62) = நிலுபெறு, abide. நிலவார் = நிலுபெறுர், 22.
  - VI. நிலா (நிலவு) = இங்கள், the moon; moonlight, 151; that which is not stationary, the changing orb.

நிழ் NIR.

к. கிழ|ல், n. shade, 3, 38, 202; shadow, 166. [= द्वाया.] அல்குகிழல் = the afternoon shadow. காணிழல் = the forenoon shadow. [In Naid. xx. 5 நிழலுமிழ்ந்த = பிரகாசம்.

In Nig. ரிழல் செல்வற் குளிர்ச்சி சாயை: (1) wealth, (2) coolness, (3) shade.

In T.  $n\bar{\imath}da$ . C. neralu, neralu, nelalu. M. niral. Prob.  $\sqrt{ned} = n\bar{\imath}d$ , 'lon spread out, diffused.']

நிற் NIRR [= கிரம்பு. M. T. nirru = very much '].

1. கிறம்=வருணம்; குணம், 183; colour (golden), 139, 164, 177, 223, 269, 360; the glow of youth: = 'purpureum lumen juventutis.'

[M. NIRRA = 'fulness.' Comp.  $\text{Bi} = 2 \text{ sign} \omega$ . As 'colour' not to be traced. In K. sign p is used as a noun, but not in  $N\bar{a}l$ . It is perhaps a variation of sign p.]

K. II. கிறை, v. (§§ 57, 64) become full: கிரம்பு; fill: கிரப்பு, 318. In 99 கிறைக்கு may=கிறைக்கு; or (such conduct) will fill up the measure (of your merit).

கிறைய = கிரம்ப, 43. கிறை, abundant [G. 153] 360. Not used here as a noun. See கில்.

நிண NINAI, think. [Comp. எண் and கெஞ்சம்.]

கிண, v. (§ 64) ponder, think over; reflect. ஆராய், சிக்தி, 33, 81, 330, 359.

ரிணப்ப, 105, 265. நினக்கில், 135.

கின்=உன், 32. See கீ. கீ, thou, 84, 266, 376, 388. [c. d. g. p. 279.]

நீ nī, remove. [M. nī|kku, nī|nnu. T. nī|gu. C. nī|gu, nī|ngu. Comp. s. निस्.]

к. і. £, v. (§ 64) forsake.

நீத்து, having abandoned, 28, 30.

நீத்தார், 214.

நீப்பினும் = நீத்தாலும் [H. B. § 100] 304.

11. 相应 (§ 62) remove, depart, 30, 181.

நீக்கல், 104.

கீசர், 68,=இழோர்: base men. [s. **नीच**∙]

நீர் nīr. [s. नीर т. nīramu, nīru. м. nīram, nīr. с. nīru. In some uses comp. ஈசம், கிச, கிறை, கிகர்.]

ві, n. (1) 'Fluid, juice,' 44, 156, 175, 394.

- (2) 'Water,' 29, 44, 68, 72, 90, 94, 109, 117, 135, 177, 184, 200, 210, 217, 221, 222, 231, 236, 240, 245, 275, 282, 331, 360, 382, 387, 389.
- (3) 'Sea,' 227.
- (4) 'Nature :' தன்மை, 236. கீர்மை, 44, 112, 287, 382. பெருகீரார், 236, 355.
- (5) Hence, 'goodness, excellence,' as in குணம். டீரல்லார், 72, 236. டீரல்ல, evil things, 64, 72. டீர்த்த = what is proper, 70. டீர்த்தருவி = டீர்த்த அருவி = excellent.
- (6) Pron. pl. of சீ for சீவிர், 183. [See சீ.]

கீலம் [s. **नிल**] blue (flower)=lotus : கருங்குவனே, 374.

நீள் NIL [கீளம், கீண், கீட். Comp. கெடு. M., C. NILA, NID, NIT.
T. NIL].

I. சீன்(ஞ), v. [§ 56 (III)] lengthen out, grow tall, extend. கீணிலம் = கீண்ட்பூமி, 27. கீன் அறை, 226.

கன்சேல், the ample grove, 84, 108, 234, 391. கீன்ட, grown up, 236, 254.

II. కోట్ (§ 62) protract, extend, lengthen out. [M. nīṭṭu.] కిట్టించితో, if I reach not forth to give, extend the hand (as giver), 238. [Comp. C. ทโทย = 'give.']

கீட்ட, to reach forth, present, 253. கீட்டார், 262. கீட்டும், extend the hand (as a suppliant), 288.

III. Ε΄-- (§ 64) be prolonged, 40. [м. nītti-kka.]

சீறு=பொடி, சாம்பல், இருசீற [M., T. NIRU. Perhaps = தாற (q. v.) = 'crush'], ashes, 66, 266.

[So proverbially கீறமேல்போர்த்தகெருப்பு = 'smouldering fire.']

### நு NU [comp. தண், தட்].

- I. த|ரை, foam: பேனம், 221. [C. NORE. M. NURA. T. NURU-GU. C. NU-GGU.]
- II. 🚁 🖘 \upper enter, penetrate, 282. [M. NŪRU GU, NURRAYU. C. NURU, NUSI, NUSUĻU; NOĻE.]
- III. த|னி=ததி, tip, 29, 138. [Comp. கொய், மூன, தண். т. кола.]

The first line of 29 is an imitation of the following:

# 'निलिनीट्लगतजलयत्तरलं — जीवनं।

Life is unstable, like water on a lotus leaf.'

நகர், eat; experience. [c. Nuṅgu, 'swallow.'] நகர்வு, enjoyment of society, 233.

நங்கு, palm fruit, unripe and gelatinous, 44. [T., M. NONNU.] தட், see தண்.

к. **நு** ண் nuṇ [தட்]. [√த. Comp. தழை, தூழை, கொய், தனி, ததி. м. nuṇma. c. nuṇ. т. nunu. It is opposed to தின், 'solid, substantial.']

தண், *adj*. refined, subtle, 260. தண்|ணிது, insinuating, 282. தட்|பம் [opp. திட்பம்] subtility, 282.

உள்ளுறை நூலுக்கு நட்பம் பொறிக்கும் மனதிற்கும் சாதாரணமாய் எட்டாதவைகளே அறிவிப்பது.
In a commentary, 'exposition of minute details,' 319. [Comp. Nan. 18–23.]

நண்|ணுணர்வு, fine perception, 233, 251.

தண்|னூல், a work of accurate learning, 233. தணக்கம் = தட்பமான அறிவு, acumen, 352.

K. நத|ல், forehead: செற்றி, 379, 380.

Those whose brow is bright, 381.

நறந்தலான், she of the fragrant brow, 387.

[Comp. S. **निरल.** M. K. NOSALU. T. NUDURU, NOSALU.] Nig. நதல் என்ப புருவ கெற்றி.

தம்=உம், comp. கீர், 7, 94. [See c. d. G. I think, on the whole,  $\sigma$  is merely euphonic.]

தாக்கு, v. (§ 62) shove, push, 326. [Another form of ஊக்கு.]

K. தால் [comp. தவல். So பனுவல்='cotton; literature.' T. NŪLU='cotton thread.' M. C. See நன்னூல், 24, 25. The word is used in imitation of s. मूत्र= 'thread'], 136, 317, 319, 320, 341, 352, 386.

அறிவுதால், 'sacred books,' 140. Opposed to உலகுதூல், 'secular literature.'

நூலார், well-instructed persons, 163.

1. Thread, 376.

2. A system, or systematic treatise: learning. [Comp. T. 35. அல் = எண்ணம்.]

தாற, a hundred, 357. [c. т. м.]

தாற, (v. tr.) crush = கெரி, 156. [c. nuri, nurukku. T. M. Comp. சிற.]

к. கெஞ்சம், கெஞ்ச=உள்ளம், mind; soul, 32, 49, 55, 130, 131, 214, 260, 310, 369, 376, 379.

உள்ளம், மனம், 173. கெஞ்சத்தவர், 87, 174, 224, 228, 374. கெஞ்சிரை, 259.

[VEN. 2007. I think there is metathesis and reduplication. C. Comp. VNEN . M. NENJA; NENNU; NINA, 'think.' T. ENNU = 5000.]

Nig. கெஞ்சென்ப மனமார்பின்பேர்.

கு (§ 64) [comp. சீள், சீட், சீட்டி, சீட்டு] delay: தாமதி.

கெடியார் = கீட்டியார், they do not procrastinate, 53.

கெடு, wide, vast [கீன்], 238.

செடும், 68, 265, 297, 319. கெட்டு, 288.

### இநம் [s. स्रेह, √िसह].

I. Oil (for a lamp), 51, 282, 371.

2. Ghee, butter-oil, 115, 124, 333, 337. ஆன்படுகெய், ghee from the cow, 238.

T. 65: 'தக்கெய்யிற்ரும்பொரியும் ஆறு, like frying anything in its own fat.'

#### கெய்தல், n. [k. naidile. m. neythal.]

1. Maritime country. See note to 10.

2. A water flower, Nymphaea Alba, 108.

3. Death-drum : சாப்பறை, 392.

Nig. கெய்தலேகடற்சார்பூமி கெய்தற்பூச்சரப்பறைப்பேர்.

ெருப்பு, fire: தீ, தழல், அக்கினி, அங்காரம், 124 (where consider அழல் = வெம்மை = heat; எ $\theta$  = burning heat; ச $\theta$ , inflame).

[T. NERAPU = 'spread, diffuse, illume;' NIPPU. So in C. NERAPU = ຄື ∞ρ, ຄື τ ὑ ψ. M. nerippu (or ñ). Is s original? Comp. σθ.]

நெல், rice unhusked; the growing rice plant, 133, 179, 221, 269, 367.

[C. NEL|LU. M. (In T. vari.) √NEL=®₺, q.d. standing corn? Paddy,=C. bhatta. Comp. @ø₺ø.]

கெறி = வழி; சீதி. [Comp. கேர், கிரை. M. NERRI. Comp. T. NERA, NĒR.]

Way, 154, 294, 309, 378, 399, 400.

Conduct; esp. கல்லொழுக்கவுறி, the way of rectitude, 204.

காமகெறி, the way of sensual indulgence, 13.

தெறியல்ல, vicious acts, 171 := virtue, 49.

அறகெறி, the path of virtue, 171, with கல், 55, 118.

இறநெர, the way of humiliation, 303.

இயனெறி, 294 [G. 39] = எல்லொழுக்கவுறி, the way of natural piety. செறிபடு (= வழிபடு), be devoted to, be a close adherent of, 317.

Nig. கெறிவழி கீதி என்ப.

செற்| அ, dried pulse in pods, 237. [? கெல் + த = what has grains.]

தேர் nēr.

I. கேர், n. [comp. கிகர், கீர், கிரை, கெறி], directness, comparison, rectitude, opposition; with ஒப்ப=all alike, 202.

கோல்லார், inferiors, 72; is like, 333. ['சீர்மேல் எழுத்திற்கு கேர், it is like a writing on water.'  $M\bar{u}$ .] செல்லனேர், right opposite, 148.

и. Съй, v. (§ 64).

கேர்ப்பார் [G. 95] = ஓப்பார், those who can compare with.

கேர்த்த = கேர்க்த as from (§ 57) opposing, confronting, 64, 67.

[T. NER = 'learn; be able.' A. C. NER | RU = 'be straight.' M. = 'agree, vow;' NER, NIGAR.]

கொக்த், see கோ.

கொய், minuteness: துட்பம், சூட்சுமம். [M. NOYI. Comp. T. NŪ-KA. C. NU.]

கொய்யது, what is minute, transcendent; the spiritual (body), 41.

[N. N. 5: 'கொய்தாகும், will be small.']

தோ Nō, feel pain; complain of. [§ 58. IRR. கொ. Comp. கோல், கோன். c., m. In t. Nŏ[ch, Nō.]

கோதக்கது (= கோவ), anything to grieve at, 228. கோவ, pain, 201.

கோ|ப் = பிளை, pain, disease, 52, 88, 92, 123, 124, 168, 219, 247, 292, 369, 372.

Cora, 277 := Cors.

தொக்தேன், I who felt aggrieved, 389; each person is used as a participial nonn. Comp. 126.

கேசவின், if you complain of, 76.

[Comp. B. I. S.:

### ' आत्मानम् अनुशोच त्वं किम् अन्यम् अनुशोचिस।

Blame thyself, why blamest thou another?'

T. 69: 'கொர்த செறிமாறி வக்க விருக்கு,

A guest who has lost his way, and has come to you in distress.'

T. II: 'ஊர் எல்லாம் ரோவதுடைத்து,

It is a thing all the world will blame.']

к. і. Стпіст, v. (§ 62) = тпіст, see, behold, regard, contemplate, 41, 228, 260, 298. [м., с. nō-pu. т. nōru = 'mouth.'? From s. लोक् = 天च (Benfey).]

கோக்கி (§ 230) 31, 54, 60, 95, 165, 241, 389, 394. 11. கோக்கு, n. a glance, 378. = பார்வை, 86. சிறகோக்கு, a contemptuous glance, 298, 378.

K. கோல், கோன். [√கோ, கோய்.]

1. [v. § 70. கோற்றேன், கோற்பேன், endure; do penance.]

கோலா, 258 (= தவஞ்செய்யாத).

2. (adj.) mighty. கோன்றுள், mighty foot, 198.

[Jī. Chin. i. 253: 'கோஞன் = கோலரன், he endures it not:' பொருன். There are many derivatives from  $\sqrt{N\bar{O}}$ . கோன்பு. T. NŌMU.

T. 28: 'கோன்பிலி, an undisciplined man.']

#### ப PA.

- 1. This represents S. प, फ, च, भ, and often च. On the other hand, these letters often become ∞: चह= © ১৩৩.
  - 2. In modern Canarese i is often changed into H.
- 3.  $\omega$  is a middle particle of future, or agrist; often  $\omega\omega$  (to keep hard sound). See 3rd plural in some etc.
- பக் PAG, divide. [Comp. வகு, பகிரு, வகிரு. s. भन्, भन्न्, and प्र+कृ in प्रकृति=பகுதி. м. c. bage; hakku. (Tu.) A. c. pasu. т. pagalu; (vaga.) See பால்=பகல்; பகுதி; பாதி; பங்கு. Lat. frag. A. Sax. brec. GR. pay, pay.]
  - 1. பகு, v. (§ 64) divide, share. பகுத்து is written பாத்த=sharing, 92, 271.
  - 11. பகை, hatred (as வகை from வகு), 82, 187, 219. பகைவர், foes, 241.
  - III. பகல் = நாள், day, 169, 204.
  - IV. பகர், v. (§ 57) say, speak, 256.
  - v. பச|®, bullock, 2. [Comp. மா|®, ஆ®.]=எருதா, எறு. [т.='pride:' பெருமை.]

பக்டுகடந்தகூழ், grain trodden out by bullocks.

Nig. பகடிபம் பெருமை ஏறு பஃறியான்கமேதி ஐம்பேர் :

இபக் (elephant), பெருமை (greatness), ஏற (bull), பஃசி (boat), மேதி (buffalo).

[In T. 69 the bullock seems to be stigmatized as lazy:

அருச்தொழில் ஆந்தம் பசடு, a bullock that will work hard' is spoken of as a rarity: அரியபொருன்.]

பக்கம் [s. **पक्षं**].

1. Side, 79, 266: a sign of local ablative = இடத்தில். μέσεμστέ, neighbours, 214.

2. An hypothesis, the case of a thing being thus or thus, 244, 258.

பச் PAÇ, green; soft, tender. [In τ. pasa='bright, fine, golden.' Comp. s. भा, भाम. GR. φω̂s. M. paça, paya, pachu, pai, 'green, young, fresh.' c. hasu, pas, pach. See also s. हरि.]

1. பசு, பசும், பசிய், பச்சு, பைம், பாசு (§ 131. *e*). பசும்பொன், yellow (*pure*) gold, 347.

[This is=S. fetter, which is from eft (feft)='greenish yellow.' So and a govern.]

பச்சோல, the green palm-leaf, 256. பசியது, what is green, 360. பைங்கூழ், the green grain, 191.

к. п. பச‰, sallowness, 391.

[Jī. Chin. xiii. 394: ப்பிகிழை (= yellow gem), a jewelled lady.']

111. μωθ, v. (§ 57) cling to, 187, 310. [T. pasa='essence;' pasa-badu='be devoted to.' Comp. μπθώ from τη. The root is μθ. μωθ='gum, glue.' c. pasa. M.]

பசைந்ததுணேயும், in proportion as attachments have been formed, 187.

பசைதல், attachment, 60.

[N. M. K. 15: 'பசைந்தாரில் தீர்தலின் தீப்புகுதனன்ற,

To commit suicide by leaping into the fire is better than withdrawal from attached friends.']

iv. பசி, hunger, 286. [m. pai, payi. c. hasi, pasi.] பசித்தல், the suffering hunger, 302.

v. பஞ்சி, cotton, 396. [Nasalized. M. paññi. c. hañji, añji.]

K. பட் РАД. [Comp. s. पत्, पर्, बाध्. м., с., т. In м. often peḍu. See c. D. G. p. 482. Lat. PAT-IOR. GR. παθ-.]

1. 山见, v. n. [§ 56 (II)] suffer, fall; be, abide: 声应, 17; fall into, 38; befall, 110, 295; pertain to.

படா is pred.='are not found in them,' 142; occur, 22, 169, 239; தேம்படு, sound out, 6; fix upon, 255; issue, 150, 239 (ஆன்படு), flourish, 246; concern, 117.

In 91 = generous disposition = 2 in or. So 108.

As an auxiliary forming a passive voice (§ 92, G. 124) 18, 21, 242, 340.

படும் = befits, should be: தகும், 9, 37, 89, 133.

With various nouns, see Θωσί, 88; μπώ, 306; μλω, 291; μρώ, 26; ωψ, 309; ωσ΄, 250. [In this use it is pedu in M. Comp. pettu in T.]

அடிப்படு, be trodden, 154. படுசார்து, sandal besmeared, 48.

பட forms adverbial phrases: இடம்பட, abundantly, 116. வளழ்பட, 103.

Hence (G. 96),-

к. шт®, (1) dignity, 105, 187, 252, 281, 340. [с. pāṭu, pāḍu. т.]

(2) Suffering, 292. [Comp. பாழ். т. pāḍu.]

[கண்பாடு = தயில், Kalit. i. 16.]

Often a mere formative: கடப்பாடு, q. v., 261.

- 11. பூ, v. a. (§ 64) cause: பித்து. With புண், will inflict a wound, 198.
- ।।।. ।।।।, adj. (s. परु) violent: a heavy rain, 27.
- iv. புடு, n. cluster of fruit: குஃ ; புடுபண, a fruit-bearing palm, 96. [Comp. T. PAŅp.]
  - v. цф, v. (§ 57) sink down: фф, 331. [м.]
- vi. படர், v. (§ 57) proceed : செல், 13; spread, as a sore, 168. [м.]

[In கலித்தொகை i. 29 (p. 84): 'ரின் நேமொழி படர்க்தே,

Remembering—allowing the mind to dwell on—thy sweet words.']

vii. பட்டு (s. पर्) silk, 264.

vIII. பட்டினம் [s. पट्टनं, पत्तनं] a sea-port, 250.

[But see C. D. G. p. 458, and comp. பட்டி, பட்டணம், பெட்டை.

N. M. K. 86:

'பண்டத்தாற் பாடெய்தும் பட்டினம், A port gains greatness from its merchandise.']

K. IX. படை, 178, 363, =ஆயுகம், கருவி, instrument. [M. paḍa (not in this meaning).]

பண் PAṇ='harmony; service.' [In ா. pani is 'service.' M. paṇi, 'service.' Comp. √பட், படி, படை, பள்; s. पण. As harmony from பா; so கண் from கா.]

- பணி, n. service: பணிவிடை.
- 2. பணி, v. (§ 57) bow, bend : தாழ். [M.]

к. பணி|வ, humility, 241, 242.

பணிவீடம், the place where (foes) lie humiliated, 241.

к. 3. பண்|4=nature; good qualities; excellence, 49, 138, 159, 169, 174.

4. பிண, v. (§ 64) flourish, grow thick, 251. [T. pambu.] பண்ணப்பினர்த்த is a reduplication for emphasis='very abundant' (§ 223). Though some say = செய்ய.

[Naid. xx. 17: ' கல்லெனப்பிணத்துயர்கலவைத் தோளிஞன்,

He whose anointed shoulders were lofty and sturdy as a rocky hill.']

- 5. பண்ண, v. (§ 64) = செய், make, do, 37. [M. T. pannu.
  A. C. GR.  $\pi \delta v$ -os.]
- к. பண்|டம்=பொருள், any vessel, utensil, thing, baggage, 13, 48, 50. [м. Сотр. பண்ணயம். See s. पण्, पण्, पण्, पण्, but perhaps a corruption of भागाः—'vessel.']

Quatrain 13 is probably the original of the following from B. I. S. 79:

# 'ऋक्नंगिलतं पिलतं मुखं दन्तविहीनं जातं तुर्यं। करभूतकस्पितशोभितद्यं तद्यिनमुख्याशा भारतम्॥

The body is shrunken, head is white, mouth is destitute of teeth; yet desire leaves not the FRAME of him with ornamented staff trembling in his hand.'

(Benfey would read भारम = 'a buffoon;' but the Tamil fixes the meaning.)

This  $Cl\bar{o}ka$  (which is also in  $V\bar{e}m$ . i. 19) is found in the little poem attributed to  $Cainkar\bar{a}ch\bar{a}rya$ , and entitled Mōhamudgara (= hammer of infatuation). It was translated by Sir W. Jones (Works, vol. xiii. p. 382). Note the four rhymes.

பதக்கு, a dry measure of two மரக்கால், being half a தாணி, 387.

к. பதி, city, 137; from v. பதி=fix. [м. So பதிவு. Comp. s. भ्रमरावित, and வார்பதி, the extensive city.] பத்தர் = சிறதொட்டி, trough, 257.

பத்து, ten, 281. [§ 172. It takes forms பது, பன், பை. In м., с., т., ти., etc. Comp. s. पङ्कि.] பக்தம், real attachment, 234. [s. बन्धु.]

பந்தன், see note to 250.

- பய PAYA (for பச). [Three derivations are possible: (1) பழ் = what is mature; (2) 味ồ=fruit; (3) ロチ=what is green and flourishing.]
  - 1. பயன், பயம், n. fruit, 28, 38, 58, 65, 99; aid, 105, 106, 109, 130, 162, 202, 232, 252, 265, 276; meaning, 316.

பயன்மசம், fruit tree, 17.

п. иш, v. (§ 66) yield, 38, 79, 84, 118, 132, 139.

பயர்தாங்கு = பயர்ததுபோல, 267, 294, 356. பயின் = பசின், glue, 267. [Comp. பசை. м.]

#### LIJ PARA [S. UT].

- I. பர, v. (§ 66) spread; extol, 68, 88, 92, 297. [Hence பார், and பாரி, 151.]
- п. பரல் = pebbles : பருக்கை, 396.
- 111. பரம்ப=மிக, 267.

பரப்ப = மிச, much, 124.

பரப்பு, table-land : அகன்றலிடம், 307.

iv. பரு (பரூஉ)=பெரு, great.

பரா=பரவு=பர, great, wide, 246. [G. 153.]

v. பருகு, v. (§ 62) drink, sip : உண்ண, 240. [M., C., Tu.]

## பரி PARI. [Comp. s. पृ. c. hari.]

1. பரி, v. (§ 57) (1) grieve over: இரங்கு, 35, 58, 155, 157, 316. (Like s. பரிதபி.) (2) Love, desire, 60, 182. (3) Pull to pieces: பிரி, 397. [A. c. pare, pari.]

பரிவு, distress, 110, 187.

[Jī. Chin. iii. 91: 'பரிவுதீர்க்கு, his sorrows being ended.']

பர்டு = பரிந்து, grieving, 87; desiring, or cutting with teeth, 220.

II. n. a horse, 149. [s. भृ, हरि.]

பரிசு=குணம், dignity, 309. [Comp. வரிசை. T. para-su. M.]

பருமம் = சல்லணே, பண், a saddle, pillion, 149. [s. वर्मन्. T. pallamu.]

One commentator takes பருமம் as equal to பெருமை, and adds 'some deer are as large as horses;' but comp. N. M. K. 5.

பருவம் [s. पर्वेन्]=ஆயுள், ஆண்டு, காலம், age, 18, 171; season, 358; season of maturity, 274.

பல் PAL. [s. पुल्, पुल्, पुर्, प्. GR. கலல். A. Sax. fela. Goth. filu. Germ. viel. Lat. plus. Its opp. is சில், சின், சிற். c. pala, hala. м. pala. т. palu (comp. balu).]

1. பல் [பன், பற்], many, 101, 106, 118, 214, 258, 385.

பல்காலும், often, 27. பலர், 185, 281.

பல்லார், 2. Many (*friends*), 86, 88, 144. பல்லோர், many persons, 26. பல, 37, 261. = பலவற்றை, 183. தெரியாபவரம், having many apertures, 42.

- 11. பல், tooth, 13, 18, 45, 315. [c. hallu. м. pallu. т. palu.] 111. பல்கு, v. (§ 62) multiply; assemble, 340.
- iv. பன்றி, a pig, 257 (=the tusker), 358. [M. panni. c. handi, pandi.]
- பழ் PAR, old. [See பழம்; பண்டு, பண்டை; படு=fruit. Comp. s. फल् and c. d. g. p. 484. A. c. paṇṇu (pala, phala). т. paṇḍu (pala, phala). м. paṇḍu. Lat. frug.]
  - பழ, ancient. [c. haļa.]
     பழ|மை, ancient friendship, 310.
     பழவிண = முன்செய்தவிண, ch. xi, 123.
  - 11. பழை, adj. old, 123. [c. pale, hale.] பழங், 231.
  - பா. பழு, v. (§ 64) bear fruit, 202. பழுத்தக்கண்ணும், even when they have yielded fruit, 261.
  - 1v. பழி (§ 64) 13, 26, 84, 312. [A. c. *pali*, *halivu*.] பழிப்பு, blame, revile, 319. பழித்தக்க, blameworthy deeds, 302.
  - n. guilt, 79, 82, 108, 144, 227, 272, 295. v. பாழ், desolation. ப®, 306. [c. hāļu.]
- பற் PARR. [A strengthened form of ப $\sigma$ . s.  $\pi$ . м. с.  $h\bar{a}ru$ ,  $p\bar{a}ru$ . ти. т.  $p\bar{a}ru$ . In т. see para|chu; para|gu, etc.] 1. பp, v. (§ 66) fly, 389.
  - II. பறி, v. (§ 64) gather; pluck away, rob of: பிடுங்கு, 237, 289, 389. [м. s. ह=ү, see Benfey; अपह.]
  - 111. பறை, a drum, 24, 25, 86. [м. parra. c. pare.] பிணப்பறை, மணப்பறை, 23.
  - к. iv. (1) பற்ற, v. (§ 62) hold; occupy, 31, 92, 93, 160, 260; seize, 193. [м. т. paṭṭu. c. pattu, hattu; pottu, hottu. Тат. эр́р.]
    - к. (2) பற்ற, n. adhesion, 171.

In பனிப்பற்ற almost redundant : 'The dew looses its hold.'

[T. 22 : 'பற்றென்னுபாசத்தனேயும்பலவழியும் பற்றருதோடும் அவரத் தேரும்,

The bond and tie called  $u \not = v$ , and the chariot of desire that holds things on all sides with unfailing  $u \not = v$ ,  $gras \not = v$ , hold, clinging.]

பனி = இமம், குளிர்ச்சி, coolness; dew, 17, 171.

பனிபடுசோல, the cool (dewy) grove. [м., с. hani= 'fine drop.' ти.]

Nig. பனி ஏன்ப ஈடுக்கர் தன்பம் பயங் குளிர் இமம் ஐம்பேரே.

பின், a palmyra tree: Borassus flabelliformis, 96, 105, 256.

[Comp. A. pana. T.='sheaf.' From μων (='dripper') or S. μένου μων (='the leafy'). Another form is Διωνίως and Διπένως seems older still. As the palm was introduced into South India, its name perhaps came with it. The radicals are P-N: curiously suggestive of φοῦν-ιξ.]

பாகன் (பாகு) = பாலன், பாலனன், an elephant-keeper, 213. [S. पाल; but comp. M. pāvan='an elephant-trainer,' from pāvu='training;' pāga='stable' in T.]

பாங்கஞர் (fem. பாங்கிமார்), [from பாங்கு a corr. of பக்கம், or பங்கு] lover: கண்பஞர், 400.

[C. pāngu = 'good.' Comp. T. bāgu. M. pānnu; pānnan.]

பாசம் [s. पाञ्च ; पञ्च='bind'], 130 : மீணப்பாசம் (பிணிப்பு, பற்ற, விருப்பம்), the family tie, household bond.

பாடம் [s. पार] a lesson, 312, 314, 316.

பாடு, see புடு; and பாணன்.

பாணன் [comp. பா, பாடு, பண்: perhaps from s. भाव=
'emotion.' So கா, காடு, கண். м. pāna='a poem;'
pāṇan. See s. वार्ण, वार्ण, 'a pipe'], minstrel, 388, 390.
பாணி [s. पार्णि].

(1) = 65, hand, 16.

கலித். i. 12: 'இளமையும் காமமூகின்பாணி கில்லா, Youth and love abide not in thy hand.'

(2) = காலம், 362. [? local.]

பாத்து for பகுத்து: sharing, see பகு.

பாதிரி, the trumpet-flower tree: Bignonia Chelonoides: பாடலம். [s. पार्टाल (पार='broad'). м., с., т.] Its flower is very fragrant, 139.

பாப் PĀY. [Comp. பாவு, வாவு, பெப். M. PĀY U GA. C. PĀY U, HĀY U. T. PĀY U, pāru.]

 $\omega \pi | \dot{\omega}$ , v. (§ 57) rush in, leap, 51, 307, 369, 372, 391; flow, 268.

பாய்பரி, a charger, 149. [G. 153.]

⊔п|ώц, a snake, 87, 126, 148, 220, 375. [√⊔пω]. с. pāvu, hāvu. м. pāmbu. т. pāmu (pāku='creep.'] பார் PĀR. [Comp. கோக்கு, 'regard;' காண், 'see, look.' s. लोक, 'see,' is from लोक, 'universe;' so பார், 'see,' from பார், 'the earth.' (So Gundert.)]

பாரி, v. (§ 64)= press, urge, diffuse: பரப்பு.

கிலாபாரிக்கும், will diffuse moonlight, 151.

[ωπτ = 'a layer,' from ωπ. M., C. pāru. Or ωππω = 'weight := augment.' Comp. K. 193. In Jī. Chin. i. 214, ωπθέβεωπ = 'I have urged at length.']

บกกั่, v. (§ 64) look out for, 20, 275; find, come upon, 26, 42. Earth, soil, 122. [s. पाधिव.]

பாராட்டு, v. (=பாரில் ஆட செய்), 48; (§ 62) celebrate, make a parade of, 340. See ஆட்டு (அடு).

к. பால் (=பகல்), portion, category. See பகு. [с. pālu, hālu. м., т. Сотр. с. р. д. д. 472, 473.]

1.=15, state, condition, 18, 104; fitting season, 97.

பால, things that pertain to. உறற்பால, things that must befall, 97, 104, 109, 117, 163. = பாலவை, what should be done, 147, 153, 185.

பாலன்(ர்), பாலார், 205, 225.

பாற்று [=பாலது, G. 93] what may be classed among things that . . . , 1, 143.

ஆகற்பாலார், those worthy to be deemed, 205.

2. Milk, 116, 118, 177, 206, 240, 258. [Comp. s. **पा** and its derivatives.]

பாற்கூழ், boiled milk and rice, 321. [s. श्वीरत्रम्.]

[In T. 27, பால்பற்றிச்சொல்லுதல் = 'partiality.'

În Ēl. 14, பாற்பட்டார் கொண்டொழுகும்பண்பு, 'the good qualities which adorn the daily life of the virtuous.']

பாவம், sin : தீவின, 51, 82, 295, 380. [s. पाप.] பாவை = பிரதிமை, a puppet ; a lady, 399.

பாவாய், (voc.) O lady fortune! 266 [G. 93. s. भाषा]. பாழ், see பழ், n. desolation. With பி, become desolate, consumed, Ps. xxxi. 10.

My PIDI.

i. பிடி, v. (§ 64) hold fast, 5.

11. பிடி, n. a grasp, handfull, handle. [A. c. piḍi, hiḍi. M., T. Comp. பிடுங்கு and பிள், 'break up.'] கடைப்பிடித்தல், the bearing in mind, 20. [In Āṭṭi. கன்மைகடைப்பிடி.] பிணம், a corpse, 25, 281. [M. c. heṇa, peṇa. Tu. puṇa. T. pīnuga. Comp. பிணி. ? Corruption of s. पिष.] பிணப்பறை = சாப்பறை, a funeral drum, 23. பிணத்த, are (full) of the corpses of, 121 [G. 93]. (Here it is predicate.)

பிண் PIŅ=tie. [M. T. pen. c. peṇe. From பிணி='tie.'] பிணி, disease, (a bond, infliction)=கோய், 55, 135, 173, 329, 363.

பித் PIT [comp. பேதை].

1. பித்தர், fools, 52, 340. [s. पित्रं 'bile.' т. pichcha.]

11. பித ற்ற, v. (§ 62) blab, speak folly, 45, 52.

III. பிதுக்கு, v. (§ 62). [м. ? பிதிர், a drop.] பிதுக்கி, having expressed, squeezed out, 20 [G. 103].

பிரி PIRI:=(1) twist; (2) twist off, separate. பிரி, v. (§§ 57, 64) sever: போழ், 168, 247, 376. பிரிவு, severance, 173, 220, 397. பிரிப்பு, mental perturbation, 189.

[M., C. piri, puri. Root is 4th. T.]

பிலம், n. a cave; mine, 160. [s. विलं. м.]

[N. M. K. 71:

். . அகனீர் பிலத்தியல்பு புக்கான் உரைக்கும் . . .

The nature of the spacious cavern he only who has entered it can tell: 'experientia doct: against mere à priori reasonings.]

- ्रिश्ं PIR [M., T. pora. c. pililu. Comp. भ्रम्].
  - (I) Escape: #ப்பு, 6.
  - (2) Miss, 152. ചിയുവ്വ = ചിയുവ്വ = so as to miss.
  - (3) Commit a fault, 400. *n*. a fault, 357. [Comp. 4001.]
  - (4) Fall short of, 343.

பின்|ோ, a child, 20. [Comp. பீன், பின். s. **वाल.** c. м. т. *biḍḍa* and *pilla*.]

பிற் PIRR. [பின், பிறகு, after. T. PIRRA, PERRU.] 1. பிற, v. (§ 56) [comp. பெற. s. **ர**, शृ]. Be born, 7, 199, 281, 285, 302, 307. Perhaps B. I. S. 6681 may illustrate 7:

# 'सजातो येन जातेन याति वंश समुव्रतिम् । परिवर्तनि संसारे मृतः को वा न जायते ॥

He is really born by whose birth the family obtains distinction; who indeed in this whirl of worldly existence is not born (again) after death?'

Be produced, 133, 236, 245, 360.

பிறை, the crescent moon: the nascent one, 125, 241.

[M. A. C. T. PINA='young, small.']

பிற $|\dot{u}$ பு, n. birth: பிற|வி, சனனம், 302; human existence, life: சமுசாரம், 173, 174.

குடிப்|பிற|ப்பு, ch. xv, 141–150.

குடிப்பிறப்பாளர், the high-born, 141.

இற்பிற [இவ்], 146, 320, 340.

11.  $\mathfrak{Ip}$ , adj. other, comp.  $\mathfrak{Cap}$ . Other things [G. 93] = besides, 105, 134.

பிறன், another; one's neighbour: எதில், அயலான், வம்பலன், 81 etc., 142, 157, 158, 205, 320.

பிறர்மீன நயவாமை, ch. ix.

பிறிது, anything else, 120, 175 (where some read பெரிது).

111. பிறங்கு, v. (§ 62) swell, 343.

[' கல்பிறங்காளிடை, the desert path where rocks rise on every side.' Kalit. i. 20.]

iv. பிறழ், v. (§ 56. I) vary, 110. [For ழ், see இக.]

பின் Pin, after. [m. t. pina='little;' ven. c. ben.]

(1) (Adj.) after, afterwards, 5, 190.

(2) Sign of case, 249, 398.

(3) In comp.: பின்னில், wait on, follow, 381.

பின்செல், follow, 292, 395.

பின்வாங்கு, draw back, 396.

பின்றை [பின்+த+ஐ], behind, after, 23, 36.

[Prop. an adj., comp. இன்றை.]

பின்ண, afterwards; see ஐ.

பின்னர், after, behind, 92.

பீடு = பெருமை, 92, 261. [s. **पीर**, 'a pedestal.']

பீன் [G. 34]=கரு [comp. பின and பின்?ன].

The embryo, 20: முற்ருக்கரு.

The germ, 269 [comp. பிழி].

புக் PUG, enter.

1. புகு, v. (§ 68) enter: நழை, 266, 282. [м., с. hogu. л. с. pugu, pogu.]

48, 31, 51. 480, 258, 282. 4580, an entering, 243, 303.

புக்கு, having entered, 254, 255, 314. புக்கவிடத்த, when (he) has entered, 83.

கடிப்புக்க, (she) who has come under the protection of, 86; 'is,' 96.

புகுஉம் = புகும், (an ascetic) who enters (houses to ask alms), 99, 282.

புகுவர், they will enter, 208. புகுமின், enter ye, 303.

With @ 255, 258, etc. 4 5 5 5 363.

புக்கில், a permanent abode, 41. [புகும் இல்.]

- 11. புகை, (what finds entrance), smoke, 282. [c. hoge. A. c. poge. м. puga. т. poga.]
- III. புக்லு [§ 56 (III)] declare [м.], 42: talk not of desire, but regard it as . . .
- 1V. புகழ், I. n. हैंगंड्रेडी, இசை, renown, 9, 82. [м., с. hogalu. = s. कीर्ति.]

2. v. (§ 57) 383. [T. pogadu.]

புகழ்மை, a subject of praise, 72. புகழ்தல், 219.

See B. I. S. 767:

' असंभवगुणस्तुता जायते खात्मनस्त्रपा।

From praise for good qualities that do not belong to one comes shame to oneself.'  $[\bar{E}l.\ 2: \Theta = \exp \mu \# \dot{\psi} = ' \text{world-wide renown.'}]$ 

L/L PUD.

புடை [comp. புறம். ஐ as in இடை, கடை. s. yz. m.].

1. n. (1) பக்கம், side, 148, 297.

புடைப்பெண்டிர், loose women, 367.

(2) Hypothesis, 212: பக்கம்.

நற்புடை, see கொண்டமை. (? A favourable hypothesis.)

[ஒருபுடை உடை is a comparison that holds in some respects only; and is so opposed to முற்றுவமை.

In T. 97, நந்புடையிலாளர் = 'those without good qualities.' நல்லபக்கம் = தர்மவகைகள்.

In Jī. Chin. i. 56, புடைககர் = 'suburbs:' கேரி; and is opposed to இடைககர்.]

- 2. v. (§ 64) (தோட்)புடைக்கொள் = தட்டிக்கொண்டு, strike the shoulder, as a mark of defiance, 312.
- புண i puṇ, combination. [м. с. In old c. poṇar. See பூண். Perhaps from பொர் nasalized.]

புணர், v. join, unite : (§ 57) கூடு, சேர்.

Fall to one's lot, 144, 365; intimacy, 162, 233; associate oneself with, 173, 247.

புணர்கடல், the sea into which all the rivers flow: புணர். 264. புணர்பிரியா, that separates not from its mate, 376, where புணர் is a noun = இஃன.

к. 4, т. рифі.] м. с. hunnu; puruvu. т. рипфи. ти. рифі.]

புண்ணியம், merit, 264. [s. पुरुषं.]

к. புதல்வன் = புத்திரன், son, 197. [See A. C. pudu='be born;' or s. पुत्र.]

புதவு, door: சுதவு, 99. [M.='a cover.' See புதை. C. T. podu.]

புது PUTH [புதி, புத்து. M. A. C. pudu. C. hosa].

ц<u>ы</u>, new, 307; fresh, 370.

புத்தோடு, a new pot, 139. [H.B. § 131. e.]

புதியார்=new sorts of people, 307.

புத்து, see புது.

புத்தகம் [s. **पुस्तक**] book, 318.

# LIT PURI.

ч<sup>н</sup>, v. (§ 57).

- (1) Act : செய், 154; perform, do, 323.
- (2) Desire, 341. [Comp. பரி.]

 $[\bar{E}l. \ 3: 'sanction.']$ 

புருவம், eyebrow, 297, 395. [s. मू. м. purigam. Lat. frons. GR. ச்சும்s, 'brow.']

புரை (1) n. fault, 11, 161. [Comp. பிழை.]

(2) v. (§ 57) resemble : போல், 317. [*Nannūl*. c., т. *puruḍu*. பொரு.]

புல் (புன், புற்), Pul. [м. Pul. A. c. hulu. т. Comp. பொல்.]

1. 4si, what is mean, 44, 45, 221, 255, 260.

II. புல், grass, 29, 171, 178. [м., с., т., ти. Сотр. புதல்.] கொடிப்புல், 141.

புல்லீரம், Slight moisture, 115. யுல்லறிவு, 8, 314, 320, 351. புல்லறிவிஞர், 121, 239, 327. புல்லறிவாண்மை, ch. xxxiii. புன்கொள், the fading light, 397. புன்மக்கள், mean people, 266. [In  $\bar{E}l$ . 3, புலான் or புலாள் = 'a degraded person.'] புல், (adj.) silly, 32. [See ஐ.]

III.  $\dot{q}\dot{p}$ ] கை = கூ. $\dot{\psi}$ , 206, 210. [Comp.  $\dot{q}$  க்க்.]

IV. புல் வாய், a kind of deer: இரண, 149.

v. प्रांग , stench, 97. [c. hole. T. pola, 'flesh.' s. पल.]

vi. yal, a tiger, 193, 206. [м., т., с., ти. pilli.]

K. VII. นุล่อ, v. (§ 62) join, agree, embrace, 155, 303, 391, 399. [M.]

புல்லாப்புன்கோட்டி, a low heterodox school, 255: = புணர்.

K. VIII. μο, v. (§ 66) pout, sulk, 252. [μοώ. See M.] [μούμ= தณியை. နလန်. i. 16.]

к. іх. புலம், a sense; sensation; learning.

புலவன், a learned man, 255, 312.

នីប់បុសឧទាល់ (opp. គ្រប់បុសឧទាល់), the mere pretender, 318. [M., T., C., Tu. Comp. បុសភាធ, ஐம់បុសភា.] அறிவுடையான், 318, 321.

புலன்செட்ட, senseless, 121.

புலன்=place, 47.

புழுக்கல் [√புழு-க்கு. м. In c. puļu='rot.' Comp. அழுகு, பூழி].

=Cfrw, parboiled rice; boiled rice, 206. [Jī. Chin. xiii. 386.]

பிள் PUL. [м. т. pulugu. с. hugu='insect.' Comp. புழு, பூழ்.]

प्रजं, fowl, bird, 30, 121, 212.

Nig. புன்னே வண்டவிட்டம் புட்பேர். (வணுகி, அவிட்டம், பறவை.)

புளி, acidity. [M., T. puli. C. puli, huli. A. C. puniche = 'tamarind.']

புளிவினங்காய், the sour wood-apple, 328.

புற் Purr. [Comp. s. या, Gr. θύρα, Lat. foris, Fr. hors.]
புறம், the back, or outside, opp. to அகம், 89. [м., с. hora. Comp. т. pera, porugu. ти. pida. Comp.

also பிற.]

புறத்திரு, 323. எப்புறனும், on every side, 383.

புறக்தரு, 345 = பாதகா, defend, take care of. [Comp. *Nīti*: 87. So புறஞ்செய், T. 64.]

புதற்கடை, the outer gate, 31, 293. புதப்படு, depart from, 26. [See படு.]

425  $\approx 9$ , (n.) slander, 158. Here the meaning may be either: (1) not given to utter slander; or, (2) dumb when others slander him, not rendering railing for railing.

425  $\approx 9$   $\approx 9$   $\approx 9$   $\approx 9$ . 45.

புனம் [from புல்; comp. புன்செய், புலம், பொலம், an upland plain fit for dry cultivation, and wooded, 178, 180. [м.='a jungle.']

புனல் [புல்], a stream, torrent, 128, 185, 212, 222 (370, 'freshet'). [M.; A. C. ponalu.]

प्रेल, v. (§ 57) adorn, 120, 384. [м. рипауи. See धुळं, and s. भूष्.]

புன்ண (பின்ண), the Alexandrian laurel: *Calyophyllum inophyllum*, 97, 117, 246. [м. *punna*. Ainslie's Mat. Med. Ind. vol. ii. p. 310.]

K. பூ, flower = மலர், 43, 107, 139, 215, 221, 252, 259, 262, 290, 393.

பூங்=பூம், *adj.* flowery, 117, 128, 212, 370, 399. [?From s. पुण, or √पू. See பூண். In м., т., с. றர், puvvu (hū).]

பூண் Pūṇ, an adornment, jewel. [м., с., т. pūnu. From s. भूषण.]

பூண், பூணு, [§ 56 (III)] put on, assume the yoke or harness.

பூண்டான், he who has taken the yoke of marriage on him, 56.

பூண்ட, 56.

The  $\sqrt{\ }$  is taken as a noun in 350. பூண்கல்லா, that learns not to draw in harness, or பூண் + கு + அல்லா, 386.

பூழை = வாயில் [a form of புழை. Comp. புதவு, புகு. See M. pūṛippaḍi], a wicket gate, smaller gate in a larger, 282.

பூழ், a quail, 122. [M. pūṛān. Comp. புள்.] பெட், see பெள். பெண்ணே = பீன, palmyra tree, 216. பெண், see பெள்.

- பெய் PEY, pour. [Comp. பொழி. M. T., C. poyyu.]
  - பெய், v. (§ 58) rain; pour into; dispose of, throw carelessly; serve up in, 26, 97, 114, 116, 147, 206, 239, 341, 392.

பெய்வின, bracelets adjusted, strung on; a lady having these, 47. [G. 93, 162.]

- பெர் PER, [பெரும், பெரிய, பேர். H. B. § 131. G. 121. Comp. பரு; பல். м. peru. ти. нег. In old с. с. неснени. T. PE DDA. S. पुरु, पुलु, बृह, बहू, पर, परि.]
  - I. Gua, adj., 77, 186, 200, 236, 296.

பெரும், 2, 6, 8, 37, 47, 142, 168, 251, 274, 331, 332, 360, 368, 381, 390, 398.

பெரிது, it is great, 81. [G. 93.] An adv.=very, 17, 91, 200, 261, 262.

பெரிய, 168.

பெரிய, 168. பெரியர், 165. பெரியார், the great, 77, 170, 172, 177, Opp.

பெரியவர், 125.

பெரியாரைப்பிழையாமை, ch. xvii.

- 11. பெரு மை = மேம்பாடு, n. greatness, 82, 164, 170, 177, 249, ch. xix. (Opp. சிறுமை.)
- III. பெருகு, v. (§ 62) increase : வளர், 110, 234, 368. பெருக்கம், a swelling flood: வெள்ளம், 351. பெருமிதம் = இறமாப்பு, மிகுதி, மேன்மை, 291.

[A corruption of S. परिमित. Que is confounded with S. परि in its intensive significations. \( \vartheta \varphi \disp \disp = \text{the mean, moderation.} \)

- IV. பேர், 147, 173. [In பெரு, உ is lost and எ lengthened by the law of compensation.]
- பெள் PEL, பெண் PEN, பெட் PED. [Tu. pon. M., c. hennu. T. penti, pendli. See s. जिन = GR. γυνή = poet. βανά. Ir. BEN, 'hen.']
  - 1. பெண், a woman, womanhood, 87, 251, 354, 384. பெண்டிர், women, 194, 368, 381.
  - II. Qual, a hen; any female, 48, 240. [м. peda.]

பெறு PERR, get. [M. C. Tu. ped. Comp. T. PUṬṬU and பிற, பொற, பேற; and s. भन्, भुन्.]

K. I. Quay, v. (§ 68) obtain, gain, possess, 5, 28, 34, 59, 73, 74, 80, 104, 162, 172, 174, 207, 274, 330, 381, 386, 398; bear (a name), 59; fetch (a price), 115; gain, attain to, 335, 343; beget, 197; enjoy, 381; reach (haven), 250; get by rote, 314.

பெறப, they will incur, 377.

பெறுவது, what they can yet, 317. ஆரப்பெறேம், we don't get our fill, 366. அருபெறல், hard to find or obtain, 34, 381.

K. 11. பெற்றி [பெற் + தி] = தன்மை, nature, acquired character: 'பெற்றிருக்குஞ்சற்குணத்துக்கு ஆகுபெயர்,' 235, 343, 352.

K. III. שש, gain; birth, bearing, 56. [G. 96. Comp.

Си#, v. (§ 62) speak, utter, talk. [s. भाष्. м. pēchu. с., ти. pēļu, hēļu.]

பேடி [பேண் + தி], an hermaphrodite, 251. [м., A. C., т., ти.  $\hbar \bar{c} di$ .]

பேணு, v. (§ 62) guard, cherish, 381. [Comp. பெள், பெட், பெண். м. peṇṇu, pēṇu.]

பேதை (+மை+ஆர்), a simpleton, 33, 47, 52, 71; 182, 249, 314, 335. [? Connected with s. पिन्न, भीत, or perhaps with பேப்.]

பேதை|மை, folly, ch. xxxiv.

பேய், a devil, 363. Used for 'wild, poisonous,' 116. [м. pē. s. पिशाच.]

பேர் (பெபர்) pēr. [m. c. hesaru. т.]

1. பேர், பெயர், v. (§ 64) change, remove, turn over, 48, 161; 67, 70 'in return;' 'again,' 364. பேர்த்து, பேர்த்தும், again.

II. Сий, n. a name: பெயர், 59, 98, 175, 199, 200, 381.

பேர், *adj.* great, 147. See பெரு. பேராண்மை, manly excellence, 199, 285. [ஆள்.]

- பை PAI. [M. Comp. s. पेर. Used for வமிற. ? Comp. with
  - 1. பை, sack, bag; cobra's hood. தோற்பை, a leathern bag, 26, 66, 400.

coukeβ, 42. This is very ambiguous. [Either con refers to the body, a snake's poison bag, or the womb. See ωβ.]

II. பைப, by degrees, slowly, softly, 99, 309, 388, = மெல்ல. பையென, softly, 396.

பை ம் (see பச), 191.

பொங்க் pońg. [Comp. புகை. The √ is பொகு nasalized. т. м. poñnu; comp. poḍu. с.]

பொங்கு, v. (§ 62) swell, 72; foam, rage, 231.

[N.N. 18: 'பொங்காதமுற் கதிராற்றண்ணென் கதிர்வரவாற்பொங்குங்கடல்,
The tides rise not under the influence of the (sun's) hot beams, but of the (moon's'
cool rays.']

- Κ. Θυπέσπ, v. (§ 66) = ωp: forget, 182. [Comp. κ. ch. liv.] [Qυπέσω = gρρω, 'fault.' Comp. Qυπέg from Qυπέg:  $\sqrt{FOD}$  or PUD, C.='hide.' For the form, see gωr.]
- பொது РОТН, hide. [See பொதி, √பொது or புது, புதை,=
  'cover.' Comp. பொச்சா, புதவு. c. pud, pod, hud, hod;
  A. c. hore. M. pud, pud; புடவை: T. POD.]
  - 1. போ, v. (§ 64) perforate, 376. [Comp. பொந்தி, பொத்தி, புதை. м. с. poda, hoda. т. potti, poda.]
  - 11. பொதி, v. (§ 57) be full : கிறை, 341.

n. sheath, 269. [M. podi. c. pode.]

[In T. 24:

் துண்டிவினுட் பொதிக்க தேரை,

The frog which is put over (as a பெதி) to hide the hook.']
111. பொடத்து, v. (§ 64) be hidden or stored up in; envelope,

111. பொ ச்து, v. (§ 64) be hidden or stored up in; envelope, 310. [M. pottu. c. pochchu.]

பொய் POY. [M. poyi, poli, pollu; புளுகு: s. கு. c. pusi, husi. т. bollu.]

பொட், n. a lie, falsity.

[Jī. Chin. xiii. 313: 'கொடியல் தொழுத்தும் பொய்யை, atter not a letter that is false.']
As adj. false, unreal, 42, 43, 80, 157, 390.

பொய்த்தல், the deceiving, 111. [G. 94.] பொய்|சை, a tank: குளம். [M. poyga.]

பொர் por. [t. pōr; m.; a. c. So poṇar from புணர். t. porayu, pondu, ponchu. m. porunnu.]

1. பாரி, v. (§ 57) be parched, dry, shrivelled, 261. [G. 153. м., т. poranțu; podu. A. c. puri. Comp. பொறி.]

- 11. பொரு, v. (§ 58) fight; dash against, 44, 97, 149, 389.
- 111. பொருவு, v. (§ 62) fit, agree.

பொரிடு=பொருவி, agreeing, 220.

к. iv. பொருள், what belongs: property; reality; meaning, 6, 9, 65, 82, 111, 155, 181, 195, 220, 255, 273, 276, 280, 317, 318, 321, 365, 385, 386, 400. [м.; а. с. puruļu.]

ஒண்பொருள் (பலருள்ளும் தன்னுடையானுக்கு ஒளியைத்தாவல்லதாதலால்), 102. கைப்பொருள், money in hand, 377. பொருட்டு = கிமித்தம் (§ 157) for the sake of, 315.

பொல் (see பொன்) pol, shine.

பொலி, v. (§ 57) be conspicuous; increase. [м. т. vali.]

பொலிகடன், interest, 98. பொலிய = பொலிவுபேற, விளங்க, 3.

- к. பாழ் рове 'go forth:' a strengthened form of போ.
  - 1. பொழி, v. (§ 57)=சொரி, pour, 259. [м. с. hoy, Pū. т. Pōy. Comp. s. बार्, and வார், பெய், போழ்.]
  - மாழிப்பு, 11. 319, = பிண்டவுரை, தொகுத்துனர: an epitome in plain easy prose. (See உரை.) [பொழிப்பெனப் பிவது பொருந்திய் பொருளப் பிண்டமாகக்கொண்டுரைப் பதுவே.]
  - 111. பொழுது, n. (1) 'time:' காலம், 115, 162, 207, 329, 382. (போழ்து, போது, போ.) [м. = 'sun.' T. proddu, poddu, puḍu: podalu='shine.' c. pottu, hottu: v.='kindle,' பற்று. Tu. portu. Comp. s. प्रात्र, πρωί.]

ஒருபொழுதைத்துன்பம், temporary afflictions. [ஐ seems adjectival; see நாரே], 205.

- (2) = 'when,' with a relative participle, 19, 62, 83, 92, 120, 202, 378. [Comp. கால், கடை, கண், இடம், உழி, etc.]
- (3) Gung, a flower on the point of expansion, 73. [K. 1227.]

Nig. போதுதான் காலம் பூவாம்.

- போற் porr, bear. [м., с. poru, horu. т. ōru. s. ५; фஷ; fer; Goth. bair; A. Sax. bere. பெற, பேற, பிற.]
  - 1. Оипт, v. (§ 64) bear, carry; sustain; bear patiently with, 58, 65, 66, 75, 77, 149, 172, 203, ch. xxiii, 222, 223, 310, 357.

11. பொறை, ் *n*. patience: பொறமை, சாத்விதம், 65, 223. [s. **घ्मा, सहिष्णुता**.] Ch. viii. So பொருமை=envy.

போறி (=பொரி), 1. n. spot, mark, writing: எழுத்த = இவிபி. s. fलिप. Comp. என்ன = 'fate:' what was inscribed on the cranium before a man's birth; destiny, 110, 283, 290.

2. v. (§ 64) distinguish, 199.

[T. 15: 'பொய்வழங்கி வாழும் பொறியறை, the luckless man who lives by lies.']

போன், gold, 162, 206, 212, 269, 307, 328, 345, 347, 400. [м., с. honnu. т., ти. √பொல்='shining.' Equivalent to வர்=சவர்ணம்.] So பொலம், பொலன்.

பொன்னன்னுப், thou who art like Lakshmī! 225. (அன்.)

பொற்பாவாய், O golden puppet! (voc. of பாவை), 266. [G. 64.]

பொற்றெடி, O thou with golden bracelets! 376. [G. 162.]

K. பொன்ற, v. (§ 62) die, perish, 323. [A nasalized form of போ? Comp. T. polayu.]

Сыт рō. [м. с. т. ти. GR. βα-; Lat. va; s. л.]

1. Сил [н. в. § 58] go, pass, perish, 5, 30, 32, 55, 136, 181, 376.

போயார் = போயிஞர், போனவர்கள், those whose life has passed away, 50. (§ 87.)

போகும் = அழியும், 34. போம், 23, 140, 323. (§ 72.)

D d 2

போகிய, 169, =போன (as from போகு inflected as in §§ 62, 70\*).

போகு, go thou! 326.

போக used in adverbial phrases: கடைபோக, 'to the end,' 119.

II. Сипதரு, return, 83. [தரு=வரு. G. 124. இ.]

III. போக்கு, v. (§ 62) pass (anything) away, 327.

போகம் [s. भोग, भुज् ] enjoyment, 103, 250.

போது, see பொழ்.

போத்து = பொக்து, hollowness : உட்புரை, 351. Comp. к. 468. [வலித்தல் and கீட்டல் (G. 41).]

[See T. 75: 'பொத்தின்றிக்காழ்த்தமாம், a tree without a hollow, well matured.']

போர் [from பொரு; so பேற from பெற. G. 96].

1. n. war, 376.

11. v. (§ 64) envelope, 38, 47.

[So proverbially, கீறமேற் போர்த்த கெருப்பு='a smouldering fire.']
போர் வை, an outer garment, 42.

போல் PōL, like. [Comp. பொலி. M. PōL. A. C. PōL|U; C. hōlike. Comp. also T. POL|U='seem;' PōL|U; VAL|E.] போல is a very useful particle of comparison, 2. (G. 109.)

போல், v. (§ 70) resemble, 2, 114, 124, 160, 165, 399. போலும், will appear to be, 181.

போன்ற, (having been) like unto, 182, 216.

[This is considered to be a redundant particle: அசைச்செசல், G. 116; Nannūl, 373.]

போல்=like, 8, 21, 28, 115, 202, 335, 376, 377. (H. B. § 227.)

போலி [G. 17].

போல்வார், one's equals, 210; those who resemble, 264.

போழ்து, see பொழ், 202.=கோடைக்காலம்.

போற்று Pōtt. [M. t. *prōchu*, *brōdi*. Comp. s. **पुप्**, **पोप**.] போற்று, v. (§ 62) guard; make much of; cherish, 49, 120, 225, 318; guard against, 172.

#### Lo MA.

- I. ம் is often equivalent to வ: வானம் = மானம்.
- 2. is a pluralising particle: compare with with wit; wat; wit.

மக் мад. [Tupa mach. c. maga. м. т. maga=' male.']  $\omega = a$  child.

I. ωσ=a child.

ωάσοπ, children; men, 37, 56, 121, 127, 130, 134, 205, 242. [ωσππ is also found.]

கீழ்மக்கள், the low, 70.

மேன்மக்கள், the noble, 70.

11. மகன் = மனிதன், son, man, 136, 201, 307, 367.

வேன்மகன் = 'spear-man,' 16.

ஆண்மகன், a male, husband, hero, 202, 386. [Comp. ஆண், ஆள்.]

111. மகளிர், women, 167, 375 [ch. xxxviii, xxxix].

iv. மாக்கள், men, 44, 45, 242, 323, 393. [Corruption and confusion of மக்கள் and மாக்கர்.]

மகிழ், v. (§ 57)=rejoice, exult, 11, 359. மகிழ்|ச்சி=களிப்பு, (youthful) gladness, 16. [Comp. s. ச்गன.]

மஞ்சள் [s. √मञ्च] turmeric, Indian saffron (used to beautify the face), 131. Curcuma longa. [т. разари. м. таññol.]

மஞ்சு=மேகம் [s. **मञ्**] a cloud, 28.

шடம் [s. मप्, मह. It combines the ideas of these roots. м. There is a confusion of matam, madam, and madam] ignorance, stupidity, folly; artless simplicity, 41, 323, 382, 384.

மட|மொழிமாதர், women of guileless speech.

மட வோன், 273.

[Ēl. 9: 'ωμώμετώ, he does not become infatuated.']

шட் мар, fold. [м., т., с., ти. Сотр. மட, மு, மண்டு; and s. मरह्.]

1. ωφ, v. (§§ 57, 64) bend, fold, curl, 224.

11. ω@, v. (§ 64) = ω ட @, kindle, 331.

மண MANA. [M. c. 'fragrance,' maduve (வதவை). T. manuvu (மரு, மருகன்).]

1. மண|ம், n. marriage, 25. மணப்பறை, the marriage drum, 23.

II. மண, v. (§ 68) wed, 397. மணந்தார், a husband.

ωळंग ઉ, v. (§ 62), [s. मराइ. ωθ. м.='run.' т. 'blaze'] swarm, collect together; grow vehement, wax fierce, 48, 62, 147, 202, 291.

மணி [s. **मां**ग] a gem, 127, 146, 347, 369.

[N. M. K. 5:

' மண்ணி அறிப மணி கலம்,

Men know the worth of a gem after washing it.' மண்ணு = சுத்திசெய்.]

மண்டிலம்=சூரியன் [s. **मग्डल**] sun, 22.

K. மதூல = தாண், பற்றுக்கோடு, support, 197. [In Ji. Chin.=நாலாய், 'a ship.']

# மதி MATI. [s. मन्, मति.]

1. மதி, v. (§ 64) estimate; esteem, 61, 354. மதிப்பு, estimation, 126, 163, 229, 294. அவ மதிப்பு, disesteem, 163.

11. மதியம் = கிறைமதி, சக்திசன் (opp. to பிறை), the full moon, 21, 125, 176. [Comp. s. मास, from मा, or मन्, मह. м. அறுமதி = 'six months.']

மதுகை [comp. **मधुक** and மதம்] strength: பலம், வலி, 65, 198, 291.

[Kalit. 47: 'உலகம் புரப்பான் போல்வதோர் மதுகையுடையவன்,

Possessor of might as of one who guards the universe.']

மதுரம் [s. मधुर] sweetness, 211.

மந்தி = குரங்கு, a monkey, 237. [M.]

மம்ம $\dot{n} = \omega \omega \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \dot{\omega}$ , delusion, 132, 393.

மம்மர்கொண் மாந்தர், mortals that cherish delusions, 14.

This seems allied to many words. Especially to மம்மதை [S. ##ता='mineness,' the habit of mind that claims things of earth as its own]. See root மை or மய [மையல், மயல், etc.]. Its equivalent is தடுமாற்றம் in 140. See also in K. மருன், மைக்கு. This is அஞ்ஞானம், the புல்லறிவாண்மை of K. 331.

டப்ப [ = டைம்] мауа. [See s. माया; மை, மழு; т. masa.]

- 1. மயங்கு, v. (§ 62) be bewildered, 327.
- 11. மயக்கு, v. cause bewilderment, 189.
- III. மயல் = மயக்கம், confusion; dried sticks and leaves, rubbish, 43, 183.

Nig. மயல் செத்தை மயக்கம் பேயராம்.

[Comp. B. I. S. 1257:

# ' उद्वर्तितमिप बहुधानुलिप्तमिप चन्दनागुरूरसाद्यैः। भन्नति तथापि शरीरं दौर्गन्थ्यं तत्र को हेतुः॥

Though perfumed oft and anointed with sandal, Agil and other fragrant spices, the body even then has a foul odour. What is the cause of this?'

This illustrates 43: மயல் = சரீரம் : அதற்குக் காரணமாகிய உடம்புக்கு ஆகுபெயர்.]

#### LOJ MARA.

I. மநிபு = முறைமை, course; what is sanctioned by custom; line, 249, 336. [G. 163. Comp. வழ, பழ, முறை. т. maragu.]

II. மாம், மான், tree: விருட்சம், தரு, 30, 197. [Tu. MAR]A (ē). M., C., T. *mrānu*, *mānu*.]

பயன் மரம், 17.

நிழன்|மரம், பழு|மரம், 202.

យ១ខ្មុំគ្នាក់, persons irrational as trees, 145. [យ១៤+ அទុំគ្នា + ஆர். G. 93.]

### மரு MARU [s. मरू].

I. மருங்கு=side, limit, 8; 'trace' (?). [m. marunnu. c. maggal. T. marugu. ? மற.] மருங்கற, without 'a wrack behind.'

[Kalit. 48:

் மருங்கறி வாரா மூலயினும் பெரிது,

Greater than a trackless (boundless) mountain.'

K. Rām. I. x. 79: "கருக்கலாய் மருங்கு கீழ்வாள், She fell a black stone by his *side*.']

II. ωσ | а, v. (§ 62) embrace, = С + π, 36. [м.]

மரூஉச்செய்து (for *n. மருவ*?), having formed an intimacy; [but see செய்தி. G. 153.] மரீடு = மருவி, approaching, 220; defiling, 85, 87.

மரூஉ=மருவு, union, 246.

III. மருள்(ள), v. [§ 56 (III). From n. மரு|ன். Comp. இரு|ன், பொருள், etc.; and மறம்] = மயங்கு, be bewildered, 301. மரை for தாமரை = lotus, 358. மருந்து, medicine, 132, 340. [Corruption of s. भागत; or √மரு. M., C., Tu. T. mandu.]

- மல் MAL. [=வல், வள், பல். s. बल्, मल्. м., т., с. The idea is 'strength, expansion, abundance:' வளமை, வலிமை.]
  - 1. மலங்ரு, an eel, = விலாங்கு, 375. [T. malu-ga. Malu-ku is a 'slip-knot' in T. and c., hence 'the slippery one.' Comp. வழ்.]
  - к. 11. மல|ர், n. a full-blown flower: அலர் [с. Comp. போது, அரும்பு], 209, 266, 393. v. (§ 57) bloom, flower, 215, 283.
  - К. 111. மூல, a mountain [s. मलय. т., с., м.], 10, 21, 28, 203, 237, 245, 285, 353, 356, 369. [Comp. வரை, வெற்பு, குன்ற, கிரி.]
  - K. IV. மல்வல் = வளப்பம், abundance, fertility, 296.
    - v. மல்கு, v. (§ 62) abound, swell: பெருகு, 263.
    - VI. மவி, v. (§ 57) be full: நிறை, 73, 98. With கடல்.
- டமழ் мак, dull. [м., с. Comp. மருள், மாரி, வாரி. s. नृप् and मिस.]
  - к. மழை, n. rain, cloud, 27, 97, 361.
  - [T. 83: 'செப்பமுடையர் மழையினயர், the just are like the rain.']
- மறு MARR,='other, back again, change:' the strengthened forms are மற்று and மாறு. Comp. வேறு.
  - 1. ωp, v. (§ 68. м., с., т., ти.) forget, 32, 201, 293.
  - 11. மநிங்கு, v. (§ 62) refuse, find fault; grumble, 342. [Comp. மறம் = anger.]
  - 111. ωβ, the young of any quadruped. [M., C., Tu. Comp. ωρώ, ωω, ωβ (v.): the idea is 'motion, frisking.']
    A lamb, 16. A foal, 42 (?).

[ $\omega\beta$  as verb means 'arrest; turn; invert.' Here it is said to be used as a noun =  $\omega\beta\omega\mu$ ; and then  $\omega\omega\omega\beta\omega r$  = 'as though the bag (body) were inverted.' Another commentator makes  $\omega\omega$  to be the poison bag of a serpent: 'as though the poison were poured from the fangs of a snake.']

IV. ωω, I. adj. other, I, 95, 183, 209, 243, 275, 329. For ωωωω, see ωω.

2. *n*. a spot, stain: ωπ#, ω##, 151, 180. ['Something differing from the rest.' M.]

3. v. (§ 64) repeat ; deny, refuse : மாற்ற, கர. மறத்தும், again, 222.

v. ωων [a screen].

(1) n. a secret, 158, 230. [м., т., с., ти. s. मर्भन्.]

T. 55:

'அருமறை காவாத கட்பு,

Friendship that guards not the profound secret.'

B. I. S. 3942:

#### 'परस्परस्य मर्भाणि ये न रहानि जनावः त एव निधनं यानि . . .।

People who guard not one another's secrets go to death.'

The revealing of secrets (weep) is one of the primary sins. Comp. K. 1076. B. I. S. 5722:

# 'रहस्यभेदो याच्चा च नेष्ठुर्य चलचित्रता। क्रो<sub>न</sub>ो नि:सत्यता द्युतमेतन्मित्रस्य दूपणम्॥

Revelation of secrets, mendicancy, harshness, fickleness, wrath, untruthfulness, gambling: these are faults in a friend.']

(2) v. (§ 64) hide.

மறையா = மறைத்து (G. 86. க.) 42 (?), 78, 197.

vi. மற்று,=but, besides [T. KĀNI] 17, 20, 60, 67, 72, 141. Some other time: பின்னே, 19.

An asserble, G. 116; Nannūl, 365. It seems to have more or less of an adversative force always = 'but, on the other hand,' 330.

மற்ரையார், others, 184, 256.

மனம் [s. मनस्, Lat. *mens*] mind, 23, 33, 89, 127, 128, 146, 212, 244, 245, 291, 298.

மனப்பிரிப்பு, distraction of mind, 189.

மனத்தார், 189, 246, 329.

மனத்தான் for மனத்தில், 180. [G. 137\*.]

[ஐக்கறிவின்மேல் அதிகமாமனமே, the mind is above the five senses.]

மன் мам, permanence. [s. मन्; GR. μεν-; Lat. man-; м., т., с., ти. Сотр. மல்.]

- μώ, as a particle=indeed, forsooth. See Nannūl, 364, where its uses are said to be six: (1) redundant; (2) indicative of ellipsis; (3) increase; (4) excess; (5) certainty; (6) permanence, 40 (2), 109 (5), 372 (1), 389 (1).
- 11. மன் என் = அரசன் : a king, 167. [M. s. मनु.]

- III. மீன, (I) a mansion, house: இல், 382. [м. т. с. ти.]
  - (2) Wife: மணவி, மணயாள், 85, ch. ix, 238. மணயாள் (மணயாட்சியாள்), 3, 86, 361.
  - (3) Domestic life : இல்வாழக்கை, 54, 130.
- IV. மன்|னு, v. (§ 62) abide, 114. மன்ஞ, unstable, 11, 16.

[T. 30: 'மன்னியசெல்வம், well-established prosperity.']

v. மன்|றம் (மன்ற), n. a hall of assemblage, 23. [M. manu. Comp. ωळ, and s. मरडप.]

டா MĀ. [Comp. s. मह, மாண்; மான், மாகு.]

- (1) adj. great [s. महा. See மீ, மேல், மிகு, மால், மாண்], 148, 296.
- (2) n. mango plant, shoot, 41. [M. T. māvi.]
- (3) n. an animal, 149, 152, 377. Especially a horse.

[N. M. K. 5: ' பண்ணமைத் தேறியபின்னறிபமாகலம், the worth of a horse is known after you have saddled and mounted it.'

கலிமா, 'a charger.' T. 46: 'காதாய்மை இல்லாக் கலியா, a charger defective in its paces.'] அரிமா = சிங்கம், 198. ஆமா, சேமா, 377. [T. māvu. Comp. ஆ, ஆன். s. महा = 'cow.']

மாக்கள் = மனிதர் [for மக்கள், pl. of மக], 45, 96, 334.

மாசு = மற, மை. [M. māchu. C. māsu (mach, மச்சை = மற, 'wart'). s. मिप, मासिक.] = குற்றம், fault; spot, fleck, 128, 151.

மாட் MĀṇ, see மட். [M. Comp. s. मर, माडि, मालिका (மாளிகை).] ப. மாடம், a mansion, 361.

11. மாடு=place, and its inflexive base மாட்டு is used as sign of 7th case=இடத்தில், 161, 335. [G. 63.] யார்மாட்டும், to every one, any one, 2, 14, 99, 168.

மாட்சி, see மாண்.

*LOП В* МĀТН.

மாதர், 1. Women,=பெண்கள், மகளிர், 382. மாதராள், 384. 2. Beauty, = அழக, 73.

[This is pl. of மாது. M. S. मातृ. Hence the other meanings. Comp. மாதோ.] Nig. மாதரே இடைச்சொல் காதல் வனப்பொடு மகலிர் ஆமே.

> மாத்திரை [s. मात्र], a moment of time, 302; a limit, 242. மாதோ, an expletive,=O lady! 355. [See மாதர்.] மாந்தர் = மனிதர், men, human beings, 14, 30, 91, 257, 313. [s. मानुष. Comp. மைந்தர்.]

மாய் мāγ. [т., с., м., ти. s. माय, मार, मृ. Comp. ωω, மை, மாழ்.] மாய், v. (§ 57) die, disappear, perish : கெடு, 51, 285, 308, 359.

மார், மார்|பு,= அகலம் : breast, 385. [м. mārru. Comp. s. मर्मन्.]

மார்பன், 387.

 $\omega$ ामी,  $n.=\omega$ क्रिप्, v. rain, 104, 232, 370. [M., T., TU. s. चारि, comp. मारि.]

T. 76: 'மாரி நான்வக்த விருக்கு,

A guest who has arrived in a storm;'=an urgent affair. மார்க்கம்=வழி, way, 323. [s. मार्ग, मृग् 'track.']

เมาจ๋ง Māl. [√='blackness.' м. т. nal. Comp. v. ம‰='be confused.']

மால், Indra, 373. [s. माल.] மால், n.

1. A garland, 393. [s. माला.]

2. Eventide: (6-10 P. M.), 393.

[In sense of @www, 'nature,' see # @ i. 9. (K. 1035.)

்மாலேக் கொரிள்கடை அந்தணிர்; வெவ்விடைச்செலன்மாலே ஒழுக்கத்தீர்,

O Brāhmans whose rule and practice are of the nature that, etc.; it is your nature and appointed duty to tread this fiery path.']

மாற் MĀRR, see மற.

1. மாற, a return, recompence : பிரதி, 98.

к. =பகை, enmity, 67. (т. 61.)

மாறேல், commence hostilities. [எல்.]

к. н. *மாற்ரூர்*, foes, 3, 67. [м.]

III. штру, v. (\$ 62) deny, 98, 308.

к. மானம் (மாகம்) [s. मान, from मन्,='opinion'].

- 1. Honour: கவுசவம், 40, ch. xxx, 291, 294, 300.
- 2. Disgrace, 198, = அவமானம்.

шп с , a deer, 378. [м., с., ти., т. Сотр. шп.]

к. і. மிகு [see மீ. Comp. s. महा. м., с. мід, тіṭṭe, тіṭu. See also மெ, மெச்சு, மிஞ்சு, மீற, மேடு, மேல். т.], abound, 193, 341, 346.

மிக, much, 31.

மிக்க, abundant, 134, 341.

மிகுதிச்சொல், presumptuous words, 346.

к. மிகை, greatness, 163.

[ Jī. Chin. i. 252: 'காகெவர் தியின்மிகை சிறபு வெகுண்டான்.

Like a fire that devours the forest, he swelled with rage at the attack; ' (=outrageous assault.)]

K. II. மினச, i. (a case-ending)=over, above; on, upon, 21, 22. (§ 251. G. 63.)

ii. v. (§ 57) suck, feed upon, 259.

[In T. we find min-çu, migu, miç, mī, mīdu, mī|rru, miţtu, migal, mēl, mēn, with root idea of 'excess.' M. micha, mī.]

III.  $\omega \varphi$ , n. affliction, 56. [м., с. = 'a tap.']

iv. மிடுக்கு, tightness, 93.

மிடுக்குற்ற, holding fast. [Comp. இடுக்கு. T. mida.]

v. மிடை, v. (§ 57) be closely packed, mixed up with: கொருங்கு, 80. [м. mida='knot.']

[Jī. Chin. i. 250:

வேல்மிடைக்கவேலி, 'a hedge (compacted) of spears.' தேன்மிடைக்கதார், 'a garland dripping with honey.']

vi. ыя, v. (§ 64) trample on, 61. [м. meti; from s. मृद.]

vii. மின், மின்னு, lightning, 8, 269. [Comp. மீன். м., т., с., ти.]

மின், a termination of plural imperative. (G. 84.)

மீ мī.

I. மீ (see மிசை, மேல், மெய், மிகு), above.

கீப்போர்வை, an external covering, 42.

மீப்போர்த்த, covered over, 47.

மீக்கூற்றம், eulogy, praise; authority in words, 53.

 $ig[ar{E}l.\ 2 = {\tt Cwolinine} {\tt Lwisher}$  : not  $= {\tt qwisher}$  : not  $= {\tt qwisher}$  . N. N. 22 : ' ဖိနေတြနားက உயர்விழிவு, glory and disgrace.']

11. மீத, 115, 389. [м., т.]

மீதாரு = மேலிட்டுவரு, அடர்ந்துவரு, throng, press on, 60.

கீதாடு, move over the surface, 115.

மீன், n. (I) a star, 113. [C., м. From மின்(று), 'sparkle.'] (II) A fish, 375. [s. मीन.]

மீள் MIL.

மீன், v. (§ 70) return; redeem. மீட்டு, (as adv.) in return, 70.

[The verb has two forms: int. மீன்(ஞ`இநென், மீண்டேன், -வேன், மீன்; and tr. மீட்இநேன், மீட்டேன், மீட்பேன், மீட்க. M. viluga. C. midu.]

(10 MU. The idea is precedence. [M., C., T., TU.]

1. See ψ: 'old,' and 'three.'

II. Root form of மூன்ற, 'three,' 24, 190, 200. (§ 173.) மக்குற்றம், 'the three faults:' these are காயம், குரோதம், மயக்கம், 'lust, wrath, and mental confusion.' See B. I. S. 1636-1661.

> முகை = அரும்பு: bud, 45. [See முகிழ்.] முகிழ், a bud: அரும்பு, 262. முகிழ (G. 93). [s. **नुकुल.** Comp. c. *mugaļu*. M. *mugil*.]

முட் мир. [From முடி, 'a crown, knot:' finis coronat opus! c. ми/gi. м. s. मुच्.]

к. 1.  $\omega \varphi$ , v. (§ 57) [=  $\omega \Xi$ ] come to an end, be successfully accomplished, ( $\varepsilon$ .  $\omega$ .) 190, 250.

v. (§ 64) accomplish, 62.

и. ф® (т. v. (§ 62) hasten, 238. [м., с.]

III. முடை, n. ill odour : நாற்றம், 48. [M.]

IV. முட்டிகை, a jeweller's small hammer, 208. [M. muṭṭi. c.]

v. முட்டு, n. a hindrance: இடையூற [м., с., т., ти.], 238, 250, 288.

v. (§ 62) butt against, 64. [Comp. T. 31= குறைவுற.]

முகம் [s. मुख], face, 198, 260.

முகம்புகு, come before a man as a suppliant, 303. முத்தம், முத்து, a pearl, 224; 45, 146, 399. [s. सुक्का.] முத்தரையர், wealthy persons; செல்வர், 200, 296.

[The precise meaning is doubtful. It may be φέρε + χωτ, 'venerable ascetics,' τυλο have obtained φέρε. Again it may be 'lords of the three lands,' i.e. ωνώναρενω, Gerysto, and Gersto.

#### BOUNDARIES OF THE THREE KINGDOMS (BY AVVAI):

1. The Pāṇḍi-nāḍu:

் வெள்ளாற்றினறெற்கு, மேற்குப்பெருவெளியாம், தென்னாம்புனற்கன்னிதெற்காகும்— உள்ளான் ஆய்ந்தகடற்கிழக்கன்பத்தறு காதம் பாண்டிகாடெல்கைப்பதி.

The bound of the territory of the *Pānḍi* land lies south of the *Veḷḷārṛu* (="the white river:" Pālār). To the west of it is *Peruveḷi* (the great plain). Its southern point is *Kanni*, (*Kumari*, Comorin,) with its clear stream. On the east lies the sea, explored by the spy. It extends 56 *Kāthams* (560 miles).'

2. The Çera-naqu:

' வடக்குத் தலம்பழணி, வாழ்கிறக்குச்செங்கோடே, குடநிசைக்குக்கோழிக்கூடாகும்—கடற்கரையின் நரமதுகெற்காகும் ஓர் எண்பதிங்காதஞ் சோகாட்டெல்கை எனச்செப்பு.

Paṇaṇi is its northernmost place. The most eastern Çenköḍu (="the precipice:" Trichengode). At its western limit is Kori-kūḍu (="hen-coop:" Calicut). On the south is the sea-coast. Declare the bound of the Çēra country to be 80 Kāthams (800 miles)!

3. The Çōra-nādu:

' கடல்கிழக்கு, தெற்குகரைபொரு வெள்ளாற, குடதிசைக்குக் கோட்டைக்ரையாம், — வடதிசைக்கு எஞட்டுப்பெண்ணே; இருபத்துகாற்காதம் சோழகாட்டெல்கை எனச்சொல்.

The sea is on the east. South is Vellaru that chafes its banks. Westward is Kollaru (the fort-bank). On the north is the river Pennai (Pennar). 24 Kalhams (240 miles) is the bound of the Collaru and. Its capital was Urraiyar or Kollaru.

முக்திரி (முக்திரிகை), a vine ; caju-nut ; a minute fraction :  $\frac{1}{320}$ . [See இம்மி. M.] 346.

முப் MUY. [Comp. s. मुप्.]

1. முயங்கு, v. (§ 62)=தழுவு, கூடு, புல்லு: embrace, cling to, 220, 391, 392. [Comp. s. मुह.]

II. முயல், v. (§ 70) use effort, be active [comp. T. *moyu*], 288, = முயற்சிசெய்து, 326, 365.

III. முயல், n. (= the active one), முசல், சசம்: a hare. [Comp. s. शशी. м., с. mola. т. mosali. ти. muyera.] 176: used for களங்கம், spots on the moon's surface. See மாசு.

முரசம்=பேரிகை, drum, 100. [м. murachu. s. मुर्ज.] முரண்=போர், war, 149. [м. Comp. முர, முரபே.] முரி, v. (§ 64)=முறி: break, 123. [с.]

ഗ്രൂം, female breast, (nipple,) 85, 378, 389, 397, 399, 400. [M. mula. c. mole. T. mola, molaka. Comp. കൂടം, ശ്രൂം.]

முல் ஃ, jasmine, 45, 287. [c. т. molla. м. mulla. Comp. மல்லிகை. s. मिंझ.]

முழங்கு, v. (§ 62) sound out, thunder, 100, 146, 392. [T. morra, mrōy. м. முறை, முஅமுஅ. s. मुहुर्, 'reverberate.' முழா = M. viṛa = விழா, 'a drum; feast.']

முழு [comp. முற, முற்ற] entire, 399. [м. Comp. முடி.] முழுமக்கள் = கீழோர், கயவர், மூடர், 358.

[In T. 9, 87, the word is used ironically = 4 mgullgain.]

முரே, a germ, 367. [M. mula. c., T. mul and mol. From முள், 'anything pointed.']

முற் MURR. [See also முன். The idea of முற, முற்ற is 'thick, rough, violent.']

I. முறி = தளிர், a tender shoot, 16, 317. [Properly 'a fragment.' м. миркі= 'break.' т., с. мири, тигі. Comp. முர, முரி.]

и. முறு த, v. (§ 62) become intense, 171. [м., т., ти., с.]

III. முறு வல் = பல், tooth, 45. [M. = murruvēl (vēl = 'lance').]

IV. முறை, a course, turn, time, order; justice, 56, 99, 110. [M. *murra*. T., C., Tu. Comp. வழ, வரி.]

v. ψρω, v. (§ 62) = ψβπ, be accomplished, 231; become mature, 19.

n. maturity, 237. [T. muvaru. See மு, முழு, முதர். M.]

முன் ми<u>ң</u>. [м., т., с., ти. from மு. Сотр. முதல், முந்து. See

1. முன்=before. முன்னர், முற், முன்னே, 190. With rel. part. 'before they pass away,' 22. முன்னே, (adv.) before, 5, 326. Sign of 7th case: 51, 117. அவைமுன்னர் = in presence of the assembly, 325. முன்னர், in front of, 16, 92. முன்ன, (adj.) belonging to the former, 107.

[Comp. மேஃ, and ஐ.] முற்படு, present itself, 237.

11. முன்னு, v. (§ 62) design. [p. 1.]

111. முனி, v. (§ 57) detest, dislike, 92, 208, 316, 338. முனிவு, 366.

மு Mū (மு)= 'before, in front, chief.' [Comp. மு, முத, முதிர், முதல், முகம், முன், முக்து, முற்று, முழு. M. C. D. G. p. 226.]

1. மு, v. (§ 64) grow old, 351. [Comp. தோறம்.] Ever as they wax old.

ер|иц, age, 52, 55, 92, 326.

11. ep க்க = nose, 59. [м., т., с., ти.]

111. மு = மூன்ற, three, 100: the மேல், கீழ், and கூ, heaven, hell, and earth. [M.  $m\bar{u}n$ . C.  $m\bar{u}r$ . T.  $m\bar{u}du$ .] மூன்ற, 114, 250. (§ 172.) மூவர், 363.

IV. மூழை = தடுப்பு, அகப்பை, a ladle, 321. [Also மூழி = முகவை, from முக, 'draw water.' м. A. c. moge.]

[So B. I. S. 3872:

## ' शात्मानं नैव जानित दर्वी पाकरसं यथा।

They know not the soul, as the ladle knows not the taste of food.']

v. முகை=ஊமை, one dumb, 158. [s. मूक. Lat. mutus.]

vi. முடு, v. (§ 62) cover, 24. [м. Comp. முட, முடி.] மூட்டு, v. (§ 62) kindle, rake up, 224.

vii. एम् मं, fools, 316. [मूढ from मुह='stupid.']

பெப் меу. [Comp. மை. See மேனி. м., т., с., ти. மேல், மீ, மிசை. Prob. from மே|வு (மெய்|வு).]

மெய், n. (1) body: உடம்பு, 59, 399; while it is in its body, 213. [Comp. மை and s. मय.]

(2) Truth, reality; true, 129, 315.

மெய்யாக, in sooth, 235.

In comp. மெய்ஞ்ஞானம், 'true wisdom,' 311.

மெய்ம்மை = உண்மை, truth, reality, ch. xii. [s. सतं. See B. I. s. 6715-6746. வாய்மை.]

மெல் меட. [மென், மெற். s. मृतु. மெது, மென். Lat. *mollis*.] மெல்ல, calmly, thoroughly, 135,253; quietly, 53,91,254. மெல், *adj*. tender, soft, 86, 394.

மெல் லிய, 188.

மெல்|லியர் = எளியர், poor people, 178, 299. மென்|மை, gentleness, 188: சாந்தம்.

மே MĒ. [See மிகல், மிசை, மீ, மெய், மேடு. M. In c.  $m\bar{e}l=\pi$ ல். In T. in all forms.]

1. மேல், above, upon, after, 193, 248, 326, 383; towards, 262. Sign of 7th case='on, above' (redundant in 22), 42, 61, 85, 113, 186, 256, 397.

மேஸ், former, 31, 105. [Comp. முன்ண, and ஐ.] மேன்முறை, former time, 56.

மேல், மேலோர், good people, 60, 303, 304. [Comp. கீழ், கீழோர்.]

மேன்மக்கள், 70, ch. xvi.

[From the root is formed a verb, மேம்படு, 'rise high' (which should be மேன்படு); and the noun மேம்படி (மேன்படிடு), 'dignity'= மேன்மை. (T. 8.)

In T. 2 மேன்மக்கள் are called மேன்முறையாளர்.]

- II.  $G\omega|_{\omega_i}$ , v. (§ 62) love heartily, 217, 372. [м. ( $m\bar{e}=$  'above'). Сотр.  $\omega_i$ .
- III. மேனி = உடம்பு, மெய், body, 317. [T. meyi = mē ; (மெய்) = 'above :' மேன் = மேல். м.]

மை маг. [Comp. மெய், and s. मय.]

- I. மை, (I) 'ness,' as an affix = தனம், expressing an abstract quality, as in இள|மை.
  - (2) 'State, condition.' See ap, A, D, G, E.
  - (3) = குற்றம், 'fault:' மாசு, 333, 347.
  - (4) = Cωεώ, 'cloud,' 142.
- 11. மை|க்து = மயக்கம், bewilderment, 87. [See மய. Comp. மாசு. s. माय.]
- 111. மைத்தனன் [s. मेषुन] a relation by marriage [boon companion], 340.

மொக்குள் = (I) இனம்பூவரும்பு, குமிழி, a bud.

(2) நீர்க்குமிழி, a bubble in water, 27.

[ イロルル = ロルー, anything spherical. M. moṭṭu. C. mogge. T. mogge. Comp. மூதும், முகை, மெட்டு, கொப்புளம், பற்புதம். S. मुकुल.]

Nig. மொக்குளே குமிழி பூவின் முகுள் என மொழிய லாமே.

Comp. B. I. S.:

## 'यथा जले नश्यित नुद्धदो धुवं। तथा धुवं नश्यित रूपयौवनम्॥

As surely as in the water perishes a bubble, So surely perish beauty and youth.'

மோடு [முகடு. M. mōḍi] greatness. = செல்வம், பெருமை, 358; opp. to எட்டை. [Jī. Chin. xiii. 201: 'மோட்டெழில், most beautiful.']

மொழ் мор. [Comp. முறை. м. т., с., ти. nuḍi.] மொழி, (1) v. (§ 57) speak, 379.

(2) *n*. a word, 379, 382, 384; renown, 238. [Comp. T. 32.]

சென்மொழியார், the soft-voiced ones, 362.

#### ш YA.

- 1. Used often for a.
- 2. Sometimes = S. 棋.
- 3. Often euphonically inserted. G. 23.

#### ILIT YĀ.

1. ωπ, v. (§ 64) tie, bind, 214.

ωπέμππ, close friends, 214.

ωπίμμ, from ωπ, a ligament; imprisonment, μέθ,
28, 277. [Comp. Nīti. 1.]

K. II. யாக்கை [யா='tie.' ? s. यम्. தொக்க உடம்பு in 37] the body, consisting of ligaments etc., the frame.

யாக்கைகிலேயாமை, ch. iii, 18, 27, 28, 30, 34, 41.

=உடல், உடலம், உடம்பு, ஆகம். [The common s. தேகம் and சரீசம் are not found here, or in κ.]

Often written ஆக்கை.

III. யா as initial interrogative=எ, ஆ. யா|ர்=who: எவர், ஆர், 2, 119, 127.

யாகும், any or everybody, 7, 22, 282. யாது, what, which? யாதும், anything, 71. யார்யாகும், any people, 103. யாங்கணும், everywhere, 120. (யா + ங் + கண் + உம்.)

யான் = நான், 'I,' 276, 389. [c. d. g. p. 255. M. ñān. Tu. yān. c. nān. T. nēmu. Comp. என், நாம், நம்.] யாம், pl. 'we:' நாம், 8, 132, 293. [ம் is a pluralising letter.]

யான, elephant: களிற, 3, 21, 198, 213. [ஆண. (Comp. s.  $\sqrt{41}$ .) T.  $\bar{e}nu|ga$ . M.  $\bar{a}na$ . C.  $\bar{a}ne$ .  $\sqrt{\bar{A}}N$ ,  $\bar{E}N|th$  (Tu.)='bear up.' A real Drāviḍian word.] unp = xy, a river, 150. [ $\sqrt{ARR}$ , xy.]

#### ഖ VA.

- 2. Inserted for euphony. G. 23. உடம்படுமெய், a consonant that aids combination.
- 3. A sign of the future. G. 81.
- 4. ப் is sometimes used (I) for S. प: पाप= பாவம்;
  - (2) फा: फाल = बी का ;
  - (3) व: बह= 💵 🕳 ;
  - (4) भ: सभा = अळब.
- 5. & is sometimes inserted arbitrarily. In 51 ઉβώ + & + @ ΔβΒ, and ββ + & + @ ΔβΒ, the construction is G. 153 = Cβώψ and βΒω, and & is a oristic future.
  - 6. of forms nouns from weak verbal stems: ap of. G. 94.
  - 7. வீ is added to any stem : சல்வி, மனேவி, கருவி.
- வ va (வா, வார், வர்), come. [M. varu. c. bā, baru. т. va-ççu, rā. c. d. g. p. 113.]
  - வரு (§ 70) come, arrive, 2, 4, 11, 30, 35, 55, with சேர். வந்தது, has arrived, 12. வநிவு, coming, birth. (p. 1.) வநாமை, the not coming, 326. தூவளினும் [see தூல], 57, 79. வநார, they come not, 110. [வருவாய்='income.' T. 21.] E e 2

I.  $\omega$  is sometimes used for it: so in Tu.  $amasara = a \omega \sigma_F \omega$ . M.  $varraqu = varaqu = \omega \omega \Omega$ .  $\omega \approx \omega \omega$ .

к. வகை [from வகு; comp. பகு] manner, 'as far as you can,' 36, 71; 'in the way that,' 384. [м., т., с., ти.] வசை, a reproach: பழிப்பு, 111, 152. [Allied to வை, 'scold.' s. वचस्, 'abuse.' Comp. 119.]

[' நன்றல்வசை = evil speaking.']

வஞ்சம், deceit, 172. [s. वज्र.]

வட, northern, 243. [s. उदक्. See வட-க்-கு, and இடம்.]

வட் vap. [м., т., с., ти.]

I. வடி = பிழி, v. (§ 64) I. squeeze out, 257.

2. Filter, make clear, refine, 163.

[K. Rām. I. xi. 88: '@up.\$5 wrfaw, Cai.up! Hear, O great ascetic (who hast extracted the very essence of austerity)!'

In 279 is it அடியா or வடியா? the recalcitrant, or that yields.]

K. II. வடு = கவை. குற்றம், fault; ulcer; scar, 114, 156, 157. [Comp. வழு. M.]

வட்டு, anything circular: a worthless counter= அடியுக்த‰யுமில்லாதது, 264. [Corruption of s. वृज्ञ? See வண்.]

മാണ് (വാட്) van. [Comp. ചണ്='rounded, bent, curved, encircling.' M., c.]

I. வண்டு [வள் + த], a beetle, a scarab of any kind, 73, 223, 283, 284, 290.

283, 290 are versions of the same. Notice the picture of the act which all these passages give.

II.  $aom|\dot{a}$   $\oplus$  bow bend.

[M. c. baggu. т. vanku. s. बङ्क्.] (р. 1.) 336.

III. வண்ணம், way, manner (or beauty, grace, ironically, comp. 15), 50. [s. वर्ष. See வருணம்.]

வம்பலன், a neighbour: அயலான் (?), 87.

வப் VAY.

- I. வய|ங்கு, v. (§ 62) glitter, gleam : பிரகாசி, விளங்கு, 39I. வயங்கொளிமண்டிலம், the resplendent orb, 22.
- 11. வயம் = வசம் [s. बज्ञ], subjection, 325.

- வையவயப்பட்டான், he who was subjected to abuse: உட்பு.
- III. வயல் = கழனி, a field, generally of rice, 367, 389. [Comp. வெளி, விளே, விளே. T., C., M., Tu. s. वहिस्. T. bailu.]
- IV. வயின்=இடம் [comp. வை, வாய்], sign of 7th case. [G. 63.]
- v. வயா [? from வயிஅ. See c. basuru]. = கருப்பம் ; அதினுலண்டாகியகோவு, 201.

[Found as வயவு, வயாவு, வயா.

In கலித். i. 29: ' อบาลุ ริกาน์ ธณิ รณ์, suffering from childbed pangs.']

- vi. வகிற, belly, 121. [M. vayarru. c. basuru (? basi= 'ooze').]
- வர் var. [Comp. s. वृ, वर, 'encompass;' परि. м. vara, varu.
  - I. മതാ, n.[M., T.]
  - (1) A mountain: மூல. [Comp. வெற்பு. c. beṭṭa.] With குளிர், பெரு, உயர், நல், கல், கீள், புனல், 71, 77, 154, 186, 223, 226, 231, 239, 283, 369, 387. Note the variety!
  - (2) A bambu : முங்கில் (231 ?), 226 (? extent).
  - (3) A limit (of time or space), 24, 98, 130, 153. [62 note.] அளவு. [See வரி, draw a line.] உளவரையால், to the extent of their means, 271.
  - 11. வரை, v. (§ 57) 'refuse, reject:' so some read வரையாது in 98. But வரையான் = அளவிஞல். Comp. 271.
  - III. อง | ம்பு = สต่ง ๛, அளவு, a bank, 188. 'Let these be your fixed rules of action.' [M.]
  - IV. வரிசை, order, 249; in the course of things, 18; dearer, 125. [T. varasa.]
  - v. வகு|க்கு, v. (§ 62) suffer; take pains about, 31, 35, 155, 202. [Comp. s. न्या. т. varuţu. л. с. bardu.] வகு|க்கம், suffering, 201. [м. Сотр. வற, வற. с. bara='famine;' bari.]
  - vi. வரன்று, v. (§ 62)=வாரு, as if from வரல்; கொழி, sweep things along, 369. [M. varaṇḍu.]

வருணம், caste: குலம், 136. [s. वर्ण. See உண்ணம்.]

வரி = புள்ளி, spot [see வரை], 198 = புசுர்முகம்: 85 'a line.'
[M. T. C. bari, bare.]

வலவை = நாணிலி, a shameless person, 268. Said to be a priest of a demon temple. [Comp. இனியா நாற்பது, 3.]

வல் VAL, power. [s. बल्, and Āryan cognate forms. Comp. வள், வண், பெலன், பல். Also ஒல்லு. T. valadu. C. balu.]

1. வல் (வன், வற்), *adj*. powerful, hard, cruel, 331. [So வன்சொல் is opposed to இன்சொல். N. N. 18. K. 99. K. வன்கண், வன்கண்மை. *Ēl*. 23.] வல்லூற்று, a spring in the rock, 263.

II. வலி, strength, 53, 85. Ch. iv. அறன்வலி, the might of virtue.

III. உல்|லே, adv.= விரைக்கு, promptly, 4. [Jī. Chin. i. 236. T. vala. M.]

IV. வலம், the right hand side, 388.

v. வல் அதல், the being able := is permissible, 309. [As from v. வல்லு. м. vallu.]

வல்|வ, thou art one able, 398. [G. 93.] வல்|லத, it hath power. [G. 93.] வர்|து [வல் + த], a thing possessing ability, 343, 348. வல்|லவர், a capable woman, 383. வல்|லவர், strong, violent persons, 279. வன்|கழகு, the cruel vulture, 48. வன்|கரம், heavy fruit, 203.

VI. வன்|மை, ability: வல்லமை, திறம் (=சதாப்பாடு), 313.

VII. മയ, a net, 331. [c. bale. T. vala. M. Comp. മൂപ്പ, and മഴി='draw.']

வல்சி, food: உணவு, 328. வவ்வு, v. (§ 62) snatch away: கவ்வு. வவ்வார், they (can)not snatch away, 134.

к. வழ் var, pass on, slip, glide by. [Comp. ஒழு. м. பழ.] 1. வழிங்கு, v. (§ 62) expend, give, 9, 276, 277.

Used as a v. intr. and tr. (1) be in use, pass current; (2) use, spend. So God, God, God, Espend.

வழங்குமின், 6. [G. 84.]

[T. 21: 'வருவாயுட்கால்வழங்கி, spending a fourth of one's income.'

T. 5: 'வழங்காத்துறை, an unused ford.']

II. வழி, a way: நெறி, 311. [M., c. Comp. வரி and வரை.] வழிபடு, be devoted to, wait upon, 309; manner, 102. [Comp. Ēl. 2: 'வழிவந்தார், men of undeviating obedience.']

III. வழு, n. a slip, mistake, fault, 253. [M.] வழு|  $\dot{z}$ கு, v. (§ 62) slip, escape from, 71. வழு $|\dot{z}$ கு, n. fault, slip, 362.

iv. வழும்பு, fat, 46. [M.] Sliminess, fault, 352.

v. வழு துண, brinjāl: Solanum Indicum. = வழு தல, கத்தரி, 264. [M. varudina.]

வள் VAL. [Comp. வல். s. चल्, चल. м., т.]

1. வள், adj. strong: வல், 198, or கூரிய, sharp.

II. வண்|மை=கொடை, உபகாரம், ஈகை, liberality, 269, 279. வள்ளன்மை, liberality, 386. [வள்ளல் + மை. м. Comp. Ēl. 2. See N. M. K. 16:

' வளப்பாத்தியுள் வளரும் வண்மை:

Liberality grows in the flower-bed of abundance.' Here √VAL is well illustrated.]

III. வளம், abundance, 103, 367. [s. फल. м. Сотр. வளர். Lat. al.]

[The commoner form is a or one, as in the following (comp. 102, 119):

N. M. K. 79:

'சாவாத இல்ல பிறந்த உயிடொல்லாம்;

தாவாத இல்லே வலிகளு**ம்;**— மூவா திளமை இசைச்தாரும் இல்ல;—வளமையில்

கேடின்றிச் சென்றரும் இல்.

There are none undying of all that have been born;

there are no powers that decay not;

there are none that have attained a youth that grows not old;

there are none that have gone on in abundance that knew no destruction.']

IV. മാണി, whirlwind, wind, 19, 108. [M. Comp. മിൽ G. s. वा.]

v. a2m, a bracelet; and by met. a lady. [s. वलप. See

பெய்வளாய், thou who wearest bracelets, 47. [G. 93.]

[N. N.:

் பொன்செய்ததிர்வினயாய் !

Thou adorned with twinkling bracelets of gold.']

vi. v. 'bend;' as n. 'a rat-hole.'

n. வீன வு, 'a bend.'

[N. N.: 'Consumstage where we wish a, even to mount Meru came a twist.']

வற் VARR, dry. [Comp. வெற, வரு. м., т., с.]

1. @p, v. (§ 66) grow dry, fail, 104, 232.

ப. உற, adj. empty.

வற மை, poverty, 95, 251.

வற ங்கோட்டி, ignorant assembly, 1, 155.

வறிஞர், paupers := வறியர், வறியோர். [G. 121.]

III. வற்ற, v. (§ 62) dry up.

வற்றி, (the body) having become emaciated, 78. வற்றிய, dried, 256.

[ wpi = parched land.

கலித். i. 8: 'வறனுமுநாஞ்சில் = the ploughshare that ploughs a dry soil.']

മുற்ற, see മുക്.

வன் van, adorn. [A variation of வண், வர்ண. s. சர்.] வன = அழகிய, beautiful, 397.

வன|ப்பு=அழகு (as if from a v. வன), adornment, grace ; beauty, 53. Comp. எழில், அழகு, and  $\bar{E}l$ . 2.

[வனப்பு is used in a remarkable way in T. 78:

' வனப்பாகுந்தீமை மனத்தினும் வாயினுஞ் சொல்லாமை,

The not uttering with mind or mouth an evil thing though seemingly beautiful.' (Cor loquitur!)]

ലെ, see ലം.

வாக்கு = தன்மை, manner, appearance, 395. [Comp. т. vāṭṭu. It really is s. वाक्='speech.']

வா|ங்கு, v. (§ 62) obtain, receive. [Allied to வாய்?] பின்வாங்கு, draw back, 396.

வாட் vāp.

আন (), v. (§ 62) fade away, shrivel up, 269. [Comp. এঠ. м., с., т., ти. In c. baḍu='thin, poor.' In т. see vaḍa (আলজে)='hot wind.' (s. বংষ্.)]

வாதி, v. (§ 64) afflict, coerce, 66. [s. **बाध्**, **बाध्**. Comp. கேதீன. c. bādhe. м. bādha, bādhi. பாடு, பீடு, பீடை.]

வர|ய் vāy. [Comp. s. विहस्, वास, वाह्, वा. м. с. bāyi. т. vā, vāyi. See வாயில் = வாசல்; வை, வையம்.]

1. வாய், v. (§ 64) obtain, possess; prosper.

In 58 எரிவாய் கிரயம் may be (1) 'the drear abode' where fire rages (G. 153); or (2) 'the place of fire; ' or (3) 'fiery-mouthed hell.'

> In 134 some say வாய்த்து ஈயில் = 'if possessing it you impart it.'

- 11. வாய், n. 1. PLACE, 279; under guard of swords, 362.
  - 2. Entrance, 59; desire that has five inlets, 47. வாய்க்கால், a channel, 218.
  - 3. Mouth, 8, 59 (вп в் в), 63, 66, 70, 156, 157, 396. வாய்ச்சொல், 115, 321.
  - 4. Beginning: நாள்வாய்=the morning, 207.
  - 5. A sign of locative case : கைவாய், 59.

பா. வாய்|மை, reality; truth. (p. 1.)

ि अन्यं = truth : सत्यं.

K. T. I. 21: 'அவற்றன் யாவோ வாயின, which of them are true?'

This is the title of ch. xxx in K. In this work Quadrance is its equivalent.

' துணி**வா**க் தொழில் அகற்றும் வாய்மையுடைமை, Comp. T. 78:

Truth, (reality of character) which makes to prosper the work you have resolved to do.']

к. வாரி = பொருள்வரவு, income, 370. [Comp. वार, वारि. ? From வா; but see v. வாரு.] வார், see வ.

வால் VĀL.

K. வால் [வான். Comp. விள், பால், வாள், வெள். M.]

(1) Purity, 232; whiteness, 206. வாலிது, what is pure, white, 258.

(2) Tail, 213. [м., с., т., ти. See alan. s. वाल,

वाल. GR. οὐρά.]

வாவல், n. = (வௌவால்), a bat, 261. [M. vavvāl; from മെപ്പു.]

வாழ் vāṣ. [Comp. வழ், பழ்; பிழை. s. भाग्य; वाई. c. bāļu. M., Tu. T. vādu (38), bratuku.]

к. வாழ், v. (§ 57) live; live a prosperous life, 12, 31, 32, 40, 74, 96, 105, 106, 119, 122, 130, 192, 194, 202, 242, 264, 281, 288, 290, 296, 365, 383.

வாழை, n. the plantain (Musa Paradisiaca).

?'The flourishing one.'

வாழ்| மின், flourish ye! 183. வாழ்|ப, they will exist, 289. வாழ்|கான் [see கான்] = ஆயுள், 4, 22, 32, 330. வாழ்|க்கை, 102, 288, 305. வாழ்|கர், 222. வாழ்|வு, 369. இல்வாழ்பெய், a devil in the home, 363.

வாள் vār, bright. [м., с., т., ти. See ஒள், வெள், விள், வால். s. भा, भाल.]

- I. வாள், n.
  - (1) Light, 176.
  - (2) A sword; the bright, keen weapon, 129, 191, 386. வாட்கண்ணும்! 358, 362. [But it may be ஆள்= 'husband.']
- II. வாள் must be='speak,' though only found in the following negative forms:

வாளா and வாளாதே = சொல்லாமல், silently, 30, 325.

κ. வான் [see வால்] purity, exaltation, brightness, 224.
வானம், n. [c. √BA='swell;' bān. т. vāna='rain;' vānu, 'fashion'] heaven, sky, cloud, 269; (p. 1.) 10, 38, 69, 80, 113, 125, 137, 142.
வானகம், heavenly world, 300. [அகம்.]

[T. 16: ' win new, he who has established reputation.']

விசும்பு = ஆகாயம், the sky, 151, 176. = விண்ணுலகம், heaven, 373.

[S. विषुव='the equinox;' विष्. In A. C. visupu='radiance.']
আজন, force, impetus, 152, 224.

[M. C. bese. T. vese (vēyyu). Comp. கீக. Lat. vis.] விச்சை, corruption of வித்தை, 134. ஆரியமொழிச்சிதைவு =விஞ்சை.

விட் vip. [T. viḍ, uḍu, ūḍ. м. viḍ. тu. buḍ. с. вip. Comp. s. fasl. இடு, ஊடு.]

I. வி®, v. (§ 68) LEAVE.

Depart, pass away, 171.

Become, result in (with  $\cancel{3}\cancel{u}$ ,  $\cancel{3}\cancel{s}$ ), 128, 188, 200, 357. Prove to be, 107.

Renounce, abandon, 44, 45, 75, 109, 224, 225, 226, 373.

Send forth, 101; divulge, 230.

An auxiliary, 8, 28, 38, 72, 88, 97, 99, 189, 255, 356. [Comp. H. B. § 254.]

[விடுபாக்கு, § 97 😂 .]

கைவிடு, abandon, 43, 76.

11. v. (§ 64) cause to leave.

(விடுக்கும்விண=போகுடம் in к. 371), cause to depart; dismiss, 93, 143.

விடுப்ப=விடுக்க, when they dismiss.

- III. வி. n. freedom, liberation; heaven: முத்தி, 59 note. (§ 190.) [In M.='house, freehold.' c. bīḍu, 'a temporary residence.' விதி.]
- IV. விடர், a fissure, mountain-cleft: கமர், மூலப்பிளப்பு, முழை. [м.=விடவு. Comp. s. विदल.]

விண்(ஹ), the sky, 226, 233. [Comp. வான். м. viṇṇu. т. vinnu. ? s. विष्णु. √விள் (விண்டு), 'expand.']

[Jī. Chin. i. 262: 'வேர்தன்போய் விண்ணேர்க்கு விருர்தாயினை,

The king departed and became a guest of the heavenly ones.']

к. விது|ப்பு, desire; eagerness, undue haste; trepidation, 370. (= தனக்கு in 371.) [Comp. விரு|ம்பு, விழை, விறை. м. viduku='be overhasty.' Comp. s. विश्वर.] வித்தகம் [s. विज्ञक, √विद्]=ஞானம், learning, wisdom, 315.

வித்து, n.=விதை, விரை, seed, 38, 183, 315. [s. योज. c. bittu. м.]

T. 80: ' துற்றின்கட் வேயவித்து, seed scattered in a thicket.'

As verb, ඛ්‍ර්නු, ඛ්‍ර්නිම=ඛ්කන, 243.

Jī. Chin. xiii. 164: 'உயிர் எனுகிலத்துவித்தி, sowing in the field of life.'

விம் VIM, swell. Comp. விண்.

விம்மு, v. (§ 62).

- (1) Swell. விம்ம, tightly, 392.
- (2) Sob, 394. [M.]
- விய viya, admire. [வியம்='greatness.' s. वियत्.] к. விய, v. (§ 66) wonder at, admire, praise, 267, 339. வியப்ப=வியக்க.

வியத்தக்கான் = வியக்கத்-, he is one to be wondered at, 325. [G. 41.]

[T. 38: வியர்து = மெச்சிக்கொண்டு, 'extol.']

விரகு [s. बक] means; tact, 279. விரதம் [s. बक] = தவம், vowed austerities, 57. விரல் [ிவிரி], a finger, toe; claw, 123, 218, 237, 394. [T. vrē|lu. c. bera|lu. м.]

விர் VIR. [See விழ், விறை, விருந்து.]

1. விரவு, v. (§ 62) commingle.

விராஅஅய் = விரவி, being uncertain — mingling warmth and indifference—in friendship, 246. விரவார், enemies, 88. [So விரவலர். N. N. 9.]

விரிகர், expanding, blowing, 236.

விரி = விரியன், a viper, 240.

III. விரு|ம்பு, v. (§ 62) desire, love, 200, 221. விரு|ப்பு, affection, 210. [M.]

விருந்தினன், a guest, 286. [From விருந்த, 'a banquet.' м. virunnu. c. and т. vindu. Perhaps s. विन्दु; the usual word is ஙிரிய= அதிதி.]

வில் vil.

1. வில், a bow, 297, 395: [p. 1.—See வள். GR. βιώs = s. ज्या (Benfey).]

II. வில|ங்கு. [M.]

(1) v. (§ 62) stand off, recede, fail, 59, 333.

(2) n. a beast, irrational being, 76, 121, 315, 375.

III. விஸ், price: இநயம். [M. vila. c. bele. T. vela, viluva.] விஸ்பெறம், will fetch a high price, 115.

k. விழ் VIR, fall.

K. I. விழி, v. (§ 64) open the eyes, 302. [Vulg. முழி, மிழி. Comp. வின், விரி, மினுக்கு. T. minukku. M. miri. s. मिप्, मील्.]

K. II. விழு, adj. excellent: சிறந்த. [Comp. மிளிர்.]

விழுச்செல்வம், 269. [So விழுத்திணே, 'high family.' T. 9.]

விழுமித, விழுமிய = இறக்தது, excellent, 133, 217, 228, [as if from a verb விழுமு.]

விழுமியோர், the worthy, 64, 159, 300.

In 329 விழுப்பிணி=a great, fatal disease. See 219: விளியாவருகோய்; and к. 776. [Comp. விழு=fall; வீழ், வீ.]

K. III. മിയെ, v. [മിന്വ്ഥ്പ, മ്ല്, മിട്ടാ ; s. प्रिय, प्, पी].

1. (§ 57) desire eagerly, 109, 339, 361.

[K. T. i. 18:

' இளமையு**ங்** கரமமும் ஓராங்கு பெற்றுர் வளமை விழைதக்க தண்டோ....

Is wealth a fit object of desire to those who have gained the joys of youth and love combined?']

2. (§ 64) 330; but see @@y = go about to, scheme:  $@\dot{y}$ . (Comp. T. 29.)

விழை|வு, desire.

விழைவிற்ற, it is desirable, 233.

[In T. 95 along a = Currons. And in T. 93 = Caucons.

'பொருளல்ல காதற் படிக்கும் விழைவு,

The eager desire that subjects (men) to the love of unreal things.' Comp. K. 351.  $\omega \infty p \mid \sigma_n$ ,  $n_i = lust$ , in Nīti. 89.]

K. விள் VIL, open out. [s. वि.]

 விள்|ளல் = பிரிதல், separation, 76. [м. viḷḷ. т. vir, vil, vrīl. ร. विल्, विल्. Comp. விழ், பிள், விரி, பிரி.]

K. II. விள|க்கு, v. (§ 62) enlighten, 47; make illustrious, 132. [м. с. т. vela. ти. воட-ри. (Comp. оட.)]

n. a lamp, 51, 189, 361, 371.

விளக்குற, be a light to, 148.

[ವ್ರಾಗಿಲ್ ಎಲ್ಲಿಲಿಯಾಗಿಕೆ ಒಪ್ಪ ವಿದಕ್ಕ, what is the use of a lamp to a blind man?]

III. விளி, v. (§ 57). [Comp. விழ், இள்.]

K. (1) Perish, cause, 166, 198, 219, 266.

к. (2) 'Summon' (or 'dying' with shame), 253. [Comp. அழை. м., ти. bul. т. pil. Lat. AP-PEL-L.]

K. IV. வி?ா, v. (§ 57) grow, 367. [Comp. விள், வெளி, வயல், அள், வளர். M. vila. c. bele.] விளேகிலத்து, 133, 356. [G. 153.]

v. (§ 64) produce, 218.

[Jī. Chin. xiii. 164: வின்யுள் = பயன், 'produce.']

v. விள, விளங்காய், wood-apple (Feronia elephantum).

விளா, விளவு are the usual nom. forms; as adj. விளம் and விளாம், 103, 261, 328.

[This is the 'Gum arabic tree.' See Ainslie, i. 161. M. viļā. C. beļavu, bēļa. Or Aegle marmelos. S. বিভ (বিন্তৃ).]

बीष्ट्र, बीष्ट्रके [from v. § 66, बीष्ट्र. Comp. இष्ट्र. Comp. also s. बीर] abundance, 117; greatness, 348, 369.

Nig. விறல்என்ப வலிவென்றிப்பேர்.

வின் [மின்] vin.

விகோ, (n.) I. action, function, 43: தொழில், கர்மம், செய்விகோ. [м. vina, mina. ти. ben. c. vinike. T. vin, 'hear.' விரை='question.' Comp. s. विनय.]

விணதியார், men whose deeds are evil, 172 (= விணயில். G. 152).

ஆள்விண, manly effort, 195.

கல்வின, merit, goodness,=புண்ணியம், opposed to பாவம், 51, 93.

அறவினே (see அறம்), virtuous action, 326, 332. இறைவினே, 132.

பழவின, old deeds, destiny, ch. xi, = ஊழ, 123. முன்னேவின, 107.

ളമിയു, evil, demerit, ch. xiii.

2. Deeds; merit or demerit, 108.

[கா்மம், விடுரை, ஊழ்.

' எழுத்தினை னீங்காதெண் ஹ லொழியா தேத்தி வழுத்தினன் மாறுது, மாண்ட— ஒழுக்கினல் கேராமை சாலவுங் கண்டார் பெருக்தவம் சாராமை சாலப் பூல்.

It (destined effect of deeds done in former birth) is not removed by learning; it ceases not by thought; if you praise and pray it changes not; its removal is not possible by "decorum" (K. ch. xiv). Seeing this clearly, not to attach oneself to strict penance (K. ch. xxvii) is complete degradation.'  $\hat{E}l$ . 39.

In T. 36: 'தான் உடன்பாடின்றி விடோ ஆக்கும் என்பான்,

(The fool) who says that fate will do it without his own co-operation.']

வீ vī. [Comp. வீடு from விடு, விழு.]

1. வீ, v. perish, 106: இற.

[So வீக. T. 22: 'இம்முன்றும் வீத்தற வீடிம் பிரப்பு,

The three are the seed: when these cease "birth" will die.'

' பூணவீபுரை மனிபுயற்குத் தேம்பிய . . . தாமரை,

The lotus which fades before the dew-cloud (light) as the flower (ి) of the Pūļai.']

11. a (See a (S), 59.

III. வீங்கு, v. (§ 62) swell, 117. [м. т. vāchu. வீசு.]

IV. வீழ் = விழு, கெடு, be ruined, 14, 17; fall, 58, 300, 369. [C. BĪĻ. Tu. BŪR-u. T. vīḍu. M.]

வீழ்(க்) தக்கது, is ready (fit) to perish [தகு], 102.

லீழ்நாள், a failing day, i.e. the failure of a day, 22.

n.=விழுத, the falling roots of the banyan, 197=விழுத. [м. Сотр. т. 33.]

வெ ve, வெம் vem, வே vē. [§ 131. f. т. ти. bey. с. bisu. Comp. s. वेग. с. benki='fire.']

I. வெ|ம்=கொடிய. (G. 121.)

வெங்|களம், slaughter-house, 16.

வெங்|கருண, savoury food, 207, 210.

[Ēl. 11: 'வெற்கோலான், a cruel oppressor.']

и. Са 4, fear, 364 (Са 5). [м. 'explosion.' т. vera.]

111. இவும்பு, v. (§ 62) = கொதி, glow with heat, 89.

[கலித். i. 10: 'வேரோடுமாம் வெம்ப,

So that the tree was dried up with heat to its root.'

Jī. Chin. iii. 15: 'கூற்றும் ஒளித்திலக்தொழிய வெம்பி,

Blazing so that even Yaman would flee confounded and hide himself.']

ıv. வெப்பம், heat, 68.

v. வெய்ய, fiercely, hotly, 33.

vi. வெயில், sunshine, 171. [M., c. bisil.]

VII. Qa | % g, v. (§ 62) desire, 17. (G. 92.)

K. VIII. வெகுளு, v. [§ 56 (III)] be wroth, 64. வெகுளி, wrath, 68, ch. vii. [M.]

T. 46: 'சிற்க்கறுவி வெகுண்டுரைப்பான் பள்ளி,

The school of him who growing speaks in angry, passionate tones.'

T. 28: 'வெல்வது வேண்டி வெகுண்டிருக்கும் கோன்பில்,

The unchastened man who desiring victory (in argument waxes wroth).

T. 40: ' வெகுளிதனுக்கும் விறல், the power that restrains wrath.'

IX. வெ. குவ, v. (§ 62) be startled with fear, 399. [வெருளு. க. c. bedaru.]

x. வெ ந்தை, 289.

[Generally said to be a kind of grain; but seems= Onity + 20, a cooked meal. See Co.]

xɪ. வெடி, an explosion; report; fear. [See வெ. м., ти. Comp. விள், விடு.]

வெடிபட, fear, 364: 'so as to inspire awe.'

XII. இவ|ருகு, a tom-cat. Infl. base வெருக்கு, 210. [§ 131. с. м. 'a civet-cat.' с. bekku.]

XIII. வெல்(லு), v. (\$ 70) conquer. [M. vellu. Comp. T. velayu, and விள. s. विजय.] வென்|றி, victory, 315. [தி.] Opp. தோல்வி. [M. venni, vetti.]

வெள் vel, white. [M., C. bili. Tu. bol. T. vel I, vel LA. வெள்ளி = Venus, and silver.]

I. வெள், வெண், white, 217 [= 'useless,' in T. 32: வெண் மொழி. Connected with வீண. Comp. s. पिला; GR. πελ-, πολι-; Lat. PALL].

வெள்|ளறிவிஞர், the ignorant, 375. வெண்|டூல, skull, 50 (note).

II. வெண் மை = அறியாமை, ignorance, 269.

[Jī. Chin. i. 303: 'வெண்டபோயின்றகாடு, the desert place where skulls lay thick.']

ии. Garaff, the exterior. [м.]

வெளிப்படு, come abroad, be revealed, 88.

வெற் verr.

I. ஹெ, ஹெம், ஹெற்ற, adj. empty, bare. [м., т., с. baru, bari. ти. varu. Comp. வற.]

வெற|மை, poverty, 329. [Comp. வற.]

II. இவற, v. (§ 64) detest, 161, 172, 222. [м.]

ии. Сар [с., м., т.='intoxication'].

= வெறியாட்டு, Bachanalian dance, devil dance, 16. = மணம், fragrance, 180.

iv. வெற்பு, a hill. [c. beṭṭa.]

வெற்பன், வெற்ப, O Lord of the hills! 142, 226. [Comp. நாட, சேர்ப்ப.]

வே vē, see வெ.

I. வே, வே/கு, v. (§ 58) burn. [c. BĒ| yu. M.] வேம் (§ 72)=வேகும், 35, 180. See வெர்தை, 289.

II. Сомін, the margosa (Port. 'Amargozeira') or Nīm tree: Azadirachta Indica, 112, 210, 239, 244. [Comp. s. निम्न; but see c. d. g. p. 101. c. bēvu. т. vēm. See Ainslie, Materia Indica, vol. ii. p. 453 etc.; and Ellis, p. 235.]

III. வேர், v. (§ 64) perspire; fume with anger, 64. [Comp. வியர். c. bevaru, bem ar. M. vēr. s. खेद्द.]

IV. வேங்கை [M. vēinia].

(1) The Kino tree: Pterocarpus bilobus, 180.

(2) Tiger: 4औ, 300, 399='cruel-paw.' [s. वाप्र.]

v. வேல், n. a weapon, lance. [From வெல், 'overcome.' Comp. எய். (T. vēy.) м. т. ballemu. c. balleya.] = வேலாயுதம், 213.

வேன் மகன் = வேஃத்தாங்கிய பூசாரி, the sacrificing priest, 'the javelin-man,' 16.

வேற்|கண்ணள், she whose eyes are like a dart, 17, 44, 265.

வேகம் [s. वेग] wrath, 348.

வேசை [s. वेषा] a wanton, 371.

வேதிகை [s. वेदिका] a raised altar, 96.

வேள் (வேண், வேட்), vē்ட்,='desire.' [√vē. ா. vēḍi.]

I. வேள் [√வேட்|கிறேன், -டேன், -பேன், -க. § 70] long for, love, 215.

II. Самія, v. (§ 62) desire, pray for, 103, 109, 159, 187, 222, 300. [м. vēṇ, vēl. ти. bēḍu. с. bē-ku, bē-ḍ|а, вер|и. т. vēṇ-u, val. Сотр. want.]

Impersonal:

வேண்டும், is needed, 41, 220.

வேண்டா, is not needed (§ 110) 158, 167. [வேண்டாம்=வேண்டாவாம்.] III. வேளாண்மை, liberality, 207. [ஆள்.]

IV. வேட்|கை, desire, 59. [M. vēl.|cha.]

[For Caid compare K. Ram. I. xxii. 103:

' வேட்டவர் வேட்டபின் வேக்தனு மேளுள் கூட்டிய இர்த்திகொ மித்திலன் அல்லால் ஈட்டிய மெப்ப்பொருள் இயாவுள எவ்லாம் வேட்டவர் வேட்டவை வேண்டள வீக்தான்.

After the lovers were weedded the king distributed all his rightly-accumulated wealth; giving to all that desired what they desired to the limit of their desires, reserving only the renown he had gathered in the former days.']

வேழம், an elephant : யான, 358.

[Anything hollow. See Caw, Carm. M.

Nig. வேழமே கரும்பியானே கொழுக்கச்சி வேணு காற்பேர்.

- 1. Sugar-cane; 2. ELEPHANT; 3. A reed; 4. A bambu. S. वेगु, वेत्र.]
- к. Солул vē<u>rr, diverse, other.</u> [வெற. See மற, மாற. м. т. c. bēre. s. भेद, भिद्द; д. Lat. var.]
  - I. வேற. This word is considered to be a finite verb, of the class of குறிப்புவினே. [G. 93; Nannūl, 339.] It is noun, adverb, or adj. with ellipsis.
    - (I) With ஆக, பக, இரு: 3, 183, 210, 236, 266, 345.
    - (II) As predicate: 127, 264, 318.
    - (III) With அล่อ: 370, 371.

[T. 5: 'வேற்றூர், a strange town.']

K. II. வேற் அமை = வேறபாடு, distinction, difference, 75.

തഖ VAI, place. [M.]

ī. வை = வயின = வாய், place : இடம்.

Hence வையம், the earth, 94, 109, 111, 114, 230, 238, 264. This is, perhaps, for வையகம் (அகம்), 80.

11. வையம், a chariot: தேர், வாகனம், 350. [s. वह, वाह.]

[K. Rām. I. xx. 32: 'வையம்பற்றியமங்கையர், the maidens who attended the *chariot*.']

III. வை, straw, 234. (ти. bai.) = வைக்கோல்.

[K. 435: ' வைத்தூற, a stack of straw.']

IV. sow, v. (§ 58) abuse, 156, 219, 325, 356:  $\beta \dot{L}$  opp. to  $U = \dot{U}$  [c.  $\dot{U} = \dot{U}$ ]

v. வை, v. (§ 64) place, put, 1, 39, 46, 293, 394. [M. vekka. Comp. பெய், பை.]

Store up (with ஈட்டு), 10, 273.

Keep in restraint, 122, 279.

Regard (as important), 50, 133, 163.

வைப்புழி = வைக்குமிடம், 134. [வை + ப்பு. к. 226.] வைத்தீர்! ye (who have) accumulated, 6. Finite verb used as participial noun:=வைத்தகீங்கள். [Comp. 126.]

vi. 📾 बिकं, see 39. [?s. वैकाल, from वि+काल='afternoon.' Tu. baiya='evening.' c. baigu.]

1. = காள்; hence வைகலும், daily: காடோறம், 7, 39, 94, 105, 125. [K. 83.]
See especially 169. [Comp. காள், பகல்.]

2. நாட்கழிவு or கழிவுநாள், the lapse of the day, or the passing day, 39.

3. விடியல், the dawn, 39.

vii. வை/சூ, v. (§ 62)=tarry the night: இஎத்தங்கு; be, spent (time), 169 [=போ, செல், கழி, ஒழி].

[In Jī. Chin. i. 76:

' அடிசில் வைகல் ஆயிரம்,

A thousand houses for lodging and food.']

வைகும், it will tarry, 39.

வை குதல், a halt, 39. [м., ти.]

வைரம் (வயிரம்) [s. वज्रं], பூண், கிம்புரி, 358.



## GENERAL INDEX.

Abuse, quatrain 335, 353. 'Accidia,' 324, 338. Adultery, ch. ix. Age, 351. Ahalyā Bāi, p. 247. 'Aim high,' 152. Aischynomene, 360. Alcaic metre, Introd. p. ix. 'Andril,' 376. Anger, ch. vii; 335. Areca-nut, 216. Arra-nerri-çāram, Introd. p. ix; p. 301. Arrogance, 291. Ashes, 66. Assembly, ch. xxxii. Association (good), ch. xviii. Athi-vīra-rāma Pāṇḍiyan, Introd. p. xxxvi; 77. Avarice, p. 175. Avvaiyār, Introd. p. xxxvii; 220, 221, 250, 296. Ayirāni, 381; p. 278. Aytham, Introd. p. xiv.

Bees, 10, 271.

'Beggar on horseback,' 348.
Begging, 78; ch. xxxi.
Béguins, 59.
Bhartrihari, Introd. p. xi.
Bird, 30.
Boar, 358.
Boasting, 340, 346.
Body perishes, ch. iii; 48.
—— foul, p. 407.
Böhtlingk, Dr. Otto, Indische Sprüche,
Introd. p. xxxviii; ch. ix; 72, 91, 101,
104, 108, 119, 171, 176, 180, 347, 361,

366, 368, etc.; p. 298.

Bambu, 347, 351.

Baseness, ch. xxxvi; 343.

Books, 318. Browning, R., p. 209. Bullocks, 350. Burnell, Dr. A., Introd. p. x.

Çachanthan, 30, 33. Çaiva-Siddhānta, clı. xi. Caldwell, Bp., Comparative Grammar, Introd. p. xl. Carp, 395. Caste, 136, 195. Çēra land, 296; p. 414. Çēramān, Introd. p. xxxix. Chandramatī, p. 247. Charcoal, 258. Charioteer, 48. Charity, absence of, ch. xxviii. Chaste matronhood, ch. xxxix. Chhandogya Up., 26; p. 303. Chisel, 355. Çilappathigāram, Introd. p. xxxix. Çivam, ch. xi; 400. . Çiva-piragāçam, 319. Çiva-piragāça-çuvāmi, Introd. p. xlvi. Cocoa palm, 216. Commentaries, 319. Congeniality, 237, 336. Contemptuous patrons, 301. Contemptuous pity, 298. Contentment, 74. Convolvulus, p. 276. Çōra kings and land, 10, 250, 296; p. 414. Council, p. 202. Cow, 279.

Damayantī, Introd. p. xxxvi; p. 247. Dante, 123, 324. Days, 22. Death, 7; preferable to dishonour, 295. 'Decorum,' 57. Deeds, old, ch. xi; 33, 265.

— the test, 347, 350.

Deer, 149.

Dewdrop, 29.

Discontent, 366.

Dishonour, 295, 300.

Dog, 70, 213, 254, 322, 341, 345.

Dread of evil deeds, ch. xiii. [See \$450.]

Durvāsa, ch. vii.

Eclipses, 241.

Eclipses, 241.

Eels, 375.

Ēlāthi, Introd. p. xl; 8, 11, 53; ch. vii; ch. x; 131, 144, 158, 204, 209; pp. 282, 300, 311, 312, 313, 339.

Elephant, 192, 213.

Ellis, F. W., Introd. p. xl.

Essence of the way of virtue, Introd. p. ix.

Esteem, 163, 165, 294.

Excellent people, ch. xvi.

Falsehood, 80. Fate, ch. xi. Father and son, 367. Faults, 190, 221; pp. 175, 216. Favourite spot, 356. Fears-who fears, and what? 297, 355. Ficus Indica, p. 288. Fire, 225. Flavours, six, 1. Fly, 259. Folly, ch. xxxiv. Forbearance, ch. vii, viii; 221; ch. xxiii. Fowl, 341. Friendship, 75-77, 138, 204, and ch. xxixxiv; 336, 339. Frogs, 352. Fruit, ripe and unripe, 19. Funeral, 24.

Gayal, 377.

Ghī, 333.

Gōvinda-çatakam, Introd. p. xli; 241, 244, 340, 346.

Gram, 387, where read @arrior.

Grammatical Notes, Introd. p. xiv.

Gratitude, 344, 356, 357.

Great men, ch. xvi.

Greatness, ch. xix.

Gundert, Dr., Introd. p. xli.

Furtive and a, Introd. p. xv.

Hañça, Introd. p. xiii; 135. Hard hearts, 360. Hare, 176. Heretics, p. 312. High birth, ch. xv; 358. Hill country, 10, 356. Hiouen-Thsang, Introd. p. x. Hitopadēça, 104, 119. Hoarding is folly, 5, 9, 10; ch. xxviii. Home! 383. Honour, 291-300. Horace, 340. Hultzsch, Introd. p. x. Hyperbole, 212 [மேன்மேலியர்ச்சிஅணி]. Impurity, ch. v. Independence, 191.

Instability, ch. i-iii.
Insufficient knowledge, ch. xxxiii.
Intimacy, 349.
Iraṅgēça-Veṇbā, p. 247.
Jains, Introd. pp. viii, ix, x, xlii.
Jealousy, 387-390.
Jīvaga Chintāmaṇi, Introd. pp. viii,

Jeatousy, 367–390.

Jīvaga Chintāmaṇi, Introd. pp. viii, xli (inter alia); 1, 3, 20, 28, 30, 33, 41, 48, 50, 81; ch. x; 119, 122, 123, 138, 194, 197, 201, 233, 246, 252, 289, 319; pp. 274, 276, 282, 284, 294, 296, 303, 304, 320, 321, 325, 335, 337, 338, 401, 412.

Kāçi-kāṇḍam, Introd. p. xxxvii; 123, 335. Kali-togai, Introd. p. xliii; 7, 230, 393, 399; pp. 253, 287, 292, 295, 301, 305, 312, 318, 322, 332, 349, 411. Kalli flowers, 262.

Kāman, 400.

Kamban, Introd. p. xliv; 77, 330.

Kaṇimēthaiyār, Introd. p. xl.

Kārigai, 338. [See my IIIrd Gr., p. 335.]

Karma, Introd. p. xi; ch. xi.

Kāviri-pūm-paṭṭinam, or Pugār, Introd.

p. xl; 250.

Kindred, support of, ch. xxi.
Kittel, F., Dr., Introd. p. xliv.
Knowledge of the world, 333.
Kumāraguruparam, Introd. p. xlvi.
Kurral, Introd. p. xliv, and passim.
Kuyil, 244, 400.

Ladle, 321; p. 416. Lakshmi, 252, 266, 292. Lamp, 51.

Landor, W. S., 245.

Lands, five kinds of, 10.

— Lords of the three, 296.

Leaf (palmyra), 'we fade as a leaf,' 359.

Learning, ch. xiv.

Liberality, ch. x; 279.

Life, ch. xi; 365.

Longfellow, 324.

Lotus, 215, 236.

Love, 391-400.

Lowness, ch. xxxv.

Lust, 89, 90, 380.

Madura Çangam, Introd. pp. viii, xlii; p. 202.
Māl, 373.
Malakūṭa, Introd. p. x.

Malam, ch. xi. [Sce ωωώ.] Malebolge, 123.

Māṇikka Vāçagar, p. 202.

Manu, 367, 374. Marriage, 23, 56, 364. Māyā, ch. xi. [See ωιωω.] Meekness, ch. vii. Menander, 326.

Mendicancy, 270, 296.

— dread of, ch. xxxi.

Mendicants, 282.

Merit, ch. xi. Metempsychosis, 28, 59.

Metrical Notes, Introd. pp. xxvi-xxxvi.

Milk, 177. Misanthropy, 324.

Miser, ch. xxviii; 6-10, 328.

Money! 281.

Moon, 148, 151, 176, 241. Muir's Sanskrit Texts, p. 278.

Muthurai, Introd. p. xlv; 104, 253, 263;

pp. 285, 299, 324, 325. Mutti, ch. xi. [See ゆき鳥.]

Nachinārkkiniyār, Introd. p. xliv; 319; p. 295.

Naidatham, Introd. p. xxxvi; p. 304.

Nāladi, Introd. p. viii etc.

Nalāgini, p. 247.

Nallanthuvanār, Introd. p. xliv.

Nallāthaṇār, Introd. p. xlvii. Nālvari, Introd. p. xlvi.

Naivagi, introd. p. xivi. Nana-sambandha Mürtti, p. 202. Nāṇ-maṇi-kaḍigai, see Introd. p. xlv; pp. 222, 236, 279, 293, 308, 323.

Nan-nerri, Introd. p. xlvi.

Nannūl, Introd. p. xlvi; 123, 124, 231, 264, 318, 319; p. 273 and Lex. passim.

' Nature will out,' 345.

Necessity, 103, 104.

Nest, 30.

Nigandu, Lex. passim.

Nīthi-nerri-vilakkam, Introd. p. xlvi; 6, 16, 27, 62, 81, 82, 86; ch. xiv; 131, 165, 188, 252, 295; pp. 292, 302, 303, 304, 319, 336.

Nīti-çāstra, Introd. p. xi.

Occupations, 365, 366. Offence, ch. xvii.

Oil-man, 374.

Old deeds, ch. xi.

--- man, 326.

------ sayings, Introd. p. ix.

Oldenberg, Buddha, p. 247.

Opportunities, 162. Ox, wild, 377.

Palmyra, 216.

Pañchatantra, 220.

Pāṇḍiyan country, 224, 296; p. 414.

Panthan, 250.

Parables in the germ, 175.

Para Mori [P. M.], Introd. p. ix; p. 301.

Parimēlagagar, p. 111; ch. xxviii; 319. Pathumanār, p. 1; Introd. p. ix.

Patience, 65; ch. viii.

Pativratā, p. 247.

Periya Purāṇam, p. 202.

Persevering energy, ch. xx.

Pig, 257, 341.

Plantain, 363.

Pleasure, 79, 391-400.

Poverty, ch. xxix.

Practical wisdom, ch. xxv.

Procrastination, 19, 332.

Promotion, 343.

Prosperity unstable, ch. i.

Proverbs, p. 223.

Pūjāri, 16.

Rain, 231, 232.

---- on the sea, 269.

Terence, 384.

Rāmāyaṇa, Introd. p. xliv; 77. Refuge, 182. Renunciation, ch. vi. Resolution, 62. Reverses of fortune, 1-3, 289. Rhetoric, 10. Rich and poor, 296. River, 150, 185. Rosseau, ch. xxii. 'Rusticus expectat,' 332.

Sacrifice, 16. Samanar, Introd. p. ix. Sandal tree, 180, 347. Sarasvatī, 252. Sarva-darsana-sangraha, ch. xi. Schrader's Prehistoric Antiquities of the Aryans, p. 292. Scrutiny of friendships, ch. xxii. Sea, 263, 269, 275. Seed, 183. Self-praise, 340. Self-respect, 201-300. Self-restraint, 65, 242. - Selfish apathy, 369. Serpent, 164. Sewer, 175. Shadows, 166. Shakespere, 269. Shame, 299. Sharing food, 271. 'Silence is golden,' 256. Similes, 341. Sītā, p. 247. Slippers, 347. Stokes, H., Introd. p. xlvi. Stones, 334, 356. Sugar-cane, 35, 138, 156, 211, 390. Sundara Pāṇḍiyan, Introd. p. ix. Sundaram Pillai, P., Introd. p. x. Sympathy, 369.

Tambour, 388.
Tamil literature, Introd. pp. x, xxxvi etc.
Taylor's Oriental MSS., Introd. p. xxxvii;
p. 202.
Tennyson, 292.

bad, 216, 297.

Three faults, 190.
—— lands, 200.

Tigers, 300.

Time-servers, 284.

Tirikadugam, Introd. p. xlvii; 8, 11, 58, 59; ch. vii; 68; ch. x; 92, 196, 197, 264, 307, 309, 329, 343, 356; pp. 276, 278, 281, 283, 285, 289, 294, 304, 315, 319, 321, 322, 325, 332, 401.

Tirutakka-dēvar, Introd. p. xli; 28.

Transmigration, 122.

Trees, 202.

Truth, ch. xii.

Turtle, 331.

Theology of the Nāladi, Introd. p. xi.

Three classes, of good, indifferent, and

Unreal friendship, ch. xxiv. Unwisdom, p. 209. Upside down, 368.

Vain dreams, 359.

Vākkuṇḍām, Introd. p. xlv.

Vallabha Dēva, Introd. p. xxxvi.

Vātha-vūrar Purāṇam, p. 202.

Vellālar-Vētham, Introd. p. viii.

Vēmana, I, 118, 135, 177, 219, 258, 344, 358, 373; p. 288.

Vijayai (= Victoria), 30; ch. vi.

Vilambiya Kāgaṇār, Introd. p. xlv.

Virgil, 396.

Virtue, I-I30.

— its might, ch. iv.

Visākhā, p. 247.

Wantons, 370; ch. xxxviii.

Wasted lives, 327.

Wealth, 131-390, 280.

— abides not, ch. i.

— that profits not, ch. xxvii.

Well, a, 184, 263, 275.

Wheel, 2.

Wife, 361, 363; ch. xxxix.

Wisdom, p. 1.

Yaman, 4, 7 etc., 331, 339.

# Clarendon Press, Oxford.

## SELECT LIST OF STANDARD WORKS.

| DICTIO | NA: | RIES  |      |      |     |  |  | Page | ı. |
|--------|-----|-------|------|------|-----|--|--|------|----|
| LAW    |     |       |      |      |     |  |  | 11   | 2, |
| нізтоі | RY, | BIOG  | RAP  | HY,  | ETC |  |  | ,,   | 3. |
| PHILO  | SOP | HY, I | LOGI | C, E | TC. |  |  | ,,   | 6. |
| PHYSIC | CAL | SCIE  | NCE  |      |     |  |  | ,,   | 7. |

#### 1. DICTIONARIES.

A New English Dictionary on Historical Principles, founded mainly on the materials collected by the Philological Society. Edited by James A. H. Murray, LL. D. Imperial 4to. In Parts, price 12s. 6d. each.

Vol. I (A and B), half-morocco, 2l. 12s. 6d.

Part IV, Section 2, C-CASS, beginning Vol. II, price 5s.

Part V, CAST—CLIVY, price 12s. 6d.

Part VI, CLO-CONSIGNER, price 12s. 6d.

Vol. III, Part I, E-EVERY, edited by Henry Bradley, M.A., with the co-operation of Dr. Murray, price 12s. 6d.

- An Etymological Dictionary of the English Language, arranged on an Historical Basis. By W. W. Skeat, Litt.D. Second Edition, 4to. 2l. 4s.
- A Middle-English Dictionary, containing Words used by English Writers from the Twelfth to the Fifteenth Century. By Francis Henry Stratmann. A new edition, re-arranged, revised, and enlarged by Henry Bradley. 4to, half-bound, 1l. 11s. 6d.
- An Anglo-Saxon Dictionary, based on the MS. collections of the late Joseph Bosworth, D.D. Edited and enlarged by Prof. T. N. Toller, M.A., Owens College, Manchester. Parts I-III. A-SÁR. 4to, stiff covers, 15s. each. Part IV, § 1, SÁR-SWÍÐRIAN. Stiff covers, 8s. 6d.
- An Icelandic-English Dictionary, based on the MS. collections of the late Richard Cleasby. Enlarged and completed by G. Vigfússon, M.A. 4to. 3l. 7s.
- A Greek-English Lexicon, by H. G. Liddell, D.D., and Robert Scott, D.D. Seventh Edition, Revised and Augmented. 4to. 11. 16s.

Oxford: Clarendon Press. London: HENRY FROWDE, Amen Corner, E.C.

- A Latin Dictionary, founded on Andrews' edition of Freund's Latin Dictionary, revised, enlarged, and in great part rewritten by Charlton T. Lewis, Ph.D., and Charles Short, LL.D. 4to. 1l. 5s.
- A Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and Philologically arranged, with special reference to Greek, Latin, German, Anglo-Saxon, English, and other cognate Indo-European Languages. By Sir M. Monier-Williams, D.C.L. 4to. 4l. 14s. 6d.
- Thesaurus Syriacus: collegerunt Quatremère, Bernstein, Lorsbach, Arnoldi, Agrell, Field, Roediger: edidit R. Payne Smith, S.T.P. Vol. I, containing Fasc. I-V, sm. fol. 5l. 5s. Fasc. VI. 1l. 1s. Fasc. VII. 1l. 11s. 6d. Fasc. VIII. 1l. 16s.

#### 2. LAW.

- Anson. Principles of the English Law of Contract, and of Agency in its Relation to Contract. By Sir W. R. Anson, D.C.L. Sixth Edition. 8vo. 10s. 6d.
- Law and Custom of the Constitution. 2 vols. 8vo.
  - Part I. Parliament. Second Edition. 12s. 6d. Just Published.

Part II. The Crown. 14s.

- Baden-Powell. Land-Systems of British India; being a Manual of the Land-Tenures, and of the Systems of Land-Revenue Administration prevalent in the several Provinces. By B. H. Baden-Powell, C.I.E. 3 vols. 8vo. 3l. 3s.
- Digby. An Introduction to the History of the Law of Real Property. By Kenelm E. Digby, M.A. Fourth Edition. 8vo. 12s. 6d.
- Grueber. Lex Aquilia. The Roman Law of Damage to Property: being a Commentary on the Title of the Digest 'Ad Legem Aquiliam' (ix. 2). By Erwin Grueber, Dr. Jur., M.A. 8vo. 10s. 6d.

- Hall. International Law.

  By W. E. Hall, M.A. Third Edition.

  8vo. 228, 6d.
- Holland and Shadwell. Select Titles from the Digest of Justinian. By T. E. Holland, D.C.L., and C. L. Shadwell, B.C.L. 8vo. 14s.

Also sold in Parts, in paper covers, as follows:—

Part I. Introductory Titles. 2s.6d.
Part II. Family Law. 1s.
Part III. Property Law. 2s. 6d.
Part IV. Law of Obligations
(No. 1). 3s. 6d.

Part IV. Law of Obligations (No. 2). 4s. 6d.

- Prudence. By T. E. Holland, D.C.L. Fifth Edition. 8vo. 10s. 6d.
- The European Concert in the Eastern Question; a Collection of Treaties and other Public Acts. Edited, with Introductions and Notes, by T. E. Holland, D.C.L. Svo. 12s. 6d.
- Gentilis, Alberici, De Iure Belli Libri Tres. Edidit T. E. Holland, I.C.D. Small 4to, halfmorocco, 21s.

Oxford: Clarendon Press.

- Holland. The Institutes of
  Justinian, edited as a recension of
  the Institutes of Gaius, by T. E.
  Holland, D.C.L. Second Edition.
  Extra feap. 8vo. 5s.
- Markby. Elements of Law considered with reference to Principles of General Jurisprudence. By Sir William Markby, D.C.L. Fourth Edition. 8vo. 12s. 6d.
- Moyle. Imperator's Iustiniani Institutionum Libri Quattuor; with Introductions, Commentary, Excursus and Translation. By J. B. Moyle, D.C.L. Second Edition. 2 vols. Svo. Vol. I. 16s. Vol. II. 6s.
- Contract of Sale in the Civil Law. By J. B. Moyle, D.C.L. 8vo. 10s. 6d.
- Pollock and Wright. An

  Essay on Possession in the Common Law.

  By Sir F. Pollock, M.A., and R. S.

  Wright, B.C.L. (Now the Hon. Mr.

  JUSTICE WRIGHT). 8vo. 8s. 6d.
- Poste. Gaii Institutionum Juris Civilis Commentarii Qualtuor; or,

- Elements of Roman Law by Gains. With a Translation and Commentary by Edward Poste, M.A. 8vo. 18s.
- Raleigh. An Outline of the Law of Property. By Thos. Raleigh, M.A. 8vo. 7s. 6d.
- Sohm. Institutes of Roman Law. By Rudolph Sohm, Professor in the University of Leipzig. Translated by J. C. Ledlie, B.C.L. With an Introductory Essay by Erwin Grueber, Dr. Jur., M.A. 8vo. 18s.
- Stokes. The Anglo-Indian Codes. By Whitley Stokes, LL.D. Vol. I. Substantive Law. Svo. 30s. Vol. II. Adjective Law. Svo. 35s. First and Second Supplements to the above. Svo. 6s. 6d.

Separately, No. 1, 2s. 6d.; No. 2, 4s. 6d.

Twiss. The Law of Nations considered as Independent Political Communities. By Sir Travers Twiss, D.C.L. Part I. On the Rights and Duties of Nations in time of Peace. New Edition. 8vo. 15s.

## 3. HISTORY, BIOGRAPHY, ETC.

- Arbuthnot. The Life and Works of John Arbuthnot, M.D. By George A. Aitken. 8vo, cloth, with portrait, 16s.
- Baker's Chronicle. Chronicon
  Galfridi le Baker de Swynebroke.
  Edited with Notes by Edward
  Maunde Thompson, Principal
  Librarian of the British Museum.
  4to, stiff covers, 18s.; eloth, gilt
  top, 21s.
- Bentham. A Fragment on

- Government. By Jeremy Bentham. Edited with an Introduction by F. C. Montague, M.A. 8vo. 7s. 6d.
- Boswell's Life of Samuel Johnson, LL.D. Edited by G. Birkbeck Hill, D.C.L. In six volumes, medium 8vo. With Portraits and Facsimiles. Half-bound, 3l. 3s.
- Calendar of Charters and Rolls preserved in the Bodleian Library. 8vo. 1l. 11s. 6d.

Carte's Life of James Duke of Ormond. 6 vols. 8vo. 11. 5s.

Casaubon (Isaac). 1559-1614. By Mark Pattison. 8vo. 16s.

Clarendon's History of the Rebellion and Civil Wars in England. Re-edited from a fresh collation of the original MS. in the Bodleian Library, with marginal dates and occasional notes, by W. Dunn Macray, M.A., F.S.A. 6 vols. Crown 8vo. 2l. 5s.

Earle. Handbook to the Land-Charters, and other Saxonic Documents. By John Earle, M.A., Professor of Anglo-Saxon in the University of Oxford. Crown 8vo. 16s.

Finlay. A History of Greece from its Conquest by the Romans to the present time, B. C. 146 to A. D. 1864. By George Finlay, LL.D. A new Edition, revised throughout, and in part re-written, with considerable additions, by the Author, and edited by H. F. Tozer, M.A. 7 vols. 8vo. 3l. 10s.

Fortescue. The Governance of England: otherwise called The Difference between an Absolute and a Limited Monarchy. By Sir John Fortescue, Kt. A Revised Text. Edited, with Introduction, Notes, &c., by Charles Plummer, M.A. 8vo, half-bound, 12s. 6d.

Freeman. The History of Sicily from the Earliest Times.

Vols. I. and II. 8vo, cloth, 2l. 2s.
Vol. III. The Athenian and Carthaginian Invasions. 8vo, cloth, 24s.

— History of the Norman Conquest of England; its Causes and Results. By E. A. Freeman, D.C.L. In Six Volumes. 8vo. 5l. 9s. 6d. Freeman. The Reign of William Rufus and the Accession of Henry the First. 2 vols. 8vo. 1l. 16s.

— A Short History of the Norman Conquest of England. Second Edition. Extra fcap. 8vo. 2s. 6d.

French Revolutionary Speeches. (See Stephens, H. Morse.)

Gardiner. The Constitutional Documents of the Puritan Revolution, 1628–1660. Selected and Edited by Samuel Rawson Gardiner, M.A. Crown Svo. 9s.

Gascoigne's Theological Dictionary ('Liber Veritatum'): Selected Passages, illustrating the Condition of Church and State, 1403-1458. With an Introduction by James E. Thorold Rogers, M.A. 4to. 10s. 6d.

Greswell. History of the Dominion of Canada. By W. Parr Greswell, M.A. Crown 8vo. With Eleven Maps. 7s. 6d.

Geography of the Dominion of Canada and Newfoundland.
Crown Svo. With Ten Maps. 6s.

Geography of Africa
South of the Zambesi. With Maps.
Crown 8vo. 7s. 6d.

Gross. The Gild Merchant; a Contribution to British Municipal History. By Charles Gross, Ph.D. 2 vols. 8vo. 24s.

2 vols. 8vo. 24s. **Hastings.** Hastings and the Robilla War. By Sir John Strachey, G.C.S.I. 8vo, cloth, 10s. 6d.

Hodgkin. Italy and her Invaders. With Plates and Maps. By T. Hodgkin, D.C.L. Vols. I-IV, A.D. 376-553. 8vo. 3l. 18s.

Vols. I. and II. Second Edition.

Vols. III. and IV. 1l. 16s.

- Hume. Letters of David Hume to William Strahan. Edited with Notes, Index, &c., by G. Birkbeck Hill, D.C.L. 8vo. 12s. 6d.
- Johnson. Letters of Samuel Johnson, LL.D. Collected and edited by G. Birkbeck Hill, D.C.L., Editor of Boswell's 'Life of Johnson' (see Boswell). 2 vols. half-roan, 28s.
- Kitchin. A History of France.
  With Numerous Maps, Plans, and
  Tables. By G. W. Kitchin, D.D.
  In three Volumes. Second Edition.
  Crown Svo, each 10s. 6d.
  - Vol. I. to 1453. Vol. II. 1453-1624. Vol. III. 1624-1793.
- Luttrell's (Narcissus) Diary.
  A Brief Historical Relation of State
  Affairs, 1678-1714. 6 vols. 1l. 4s.
- Lucas. Introduction to a Historical Geography of the British Colonies. By C. P. Lucas, B.A. With Eight Maps. Crown 8vo. 4s. 6d.
- Lucas. Historical Geography of the British Colonies:
  - Vol. I. The Mediterranean and Eastern Colonies (exclusive of India). With Eleven Maps. Crown 8vo. 5s.
  - Vol. II. The West Indian Colonies. With Twelve Maps. Crown 8vo. 7s. 6d.
- Machiavelli. Il Principe.
  Edited by L. Arthur Burd, M.A.
  With an Introduction by Lord
  Acton. 8vo. •Cloth, 14s.
- Ralegh. Sir Walter Ralegh.

  A Biography. By W. Stebbing,
  M.A. Svo. 10s. 6d.
- Ramsay (Sir J. H.). Lancaster and York. A Century of English

- History (A.D. 1399–1485). By Sir J. H. Ramsay of Bamff, Bart., M.A. With Maps, Pedigrees, and Illustrations. 2 vols. 8vo. 36s.
- Ranke. A History of England, principally in the Seventeenth Century. By L. von Ranke. Translated under the superintendence of G. W. Kitchin, D.D., and C. W. Boase, M.A. 6 vols. 8vo. 3l. 3s.
- Rawlinson. A Manual of Ancient History. By George Rawlinson, M.A. Second Edition. Svo. 14s.
- Rhŷs. Studies in the Arthurian Legend. By John Rhŷs, M.A. 8vo. 12s. 6d.
- Ricardo. Letters of David Ricardo to T. R. Malthus (1810-1823). Edited by James Bonar, M.A. 8vo. 10s. 6d.
- Rogers. History of Agriculture and Prices in England, A.D. 1259– 1702. By James E. Thorold Rogers, M.A. 6 vols., 8vo. 7l. 2s.
- —— First Nine Years of the Bank of England. 8vo. 8s. 6d.
- —— Protests of the Lords, including those which have been expunged, from 1624 to 1874; with Historical Introductions. In three volumes. 8vo. 2l. 2s.
- Smith's Wealth of Nations. With Notes, by J. E. Thorold Rogers, M.A. 2 vols. Svo. 21s.
- Stephens. The Principal
  Speeches of the Statesmen and Orators of
  the French Revolution, 1789-1795.
  With Historical Introductions,
  Notes, and Index. By H. Morse
  Stephens. 2 vols. Crown 8vo. 21s.

- Stubbs. Select Charters and other Illustrations of English Constitutional History, from the Earliest Times to the Reign of Edward I. Arranged and edited by W. Stubbs, D.D., Lord Bishop of Oxford. Seventh Edition. Crown 8vo. 8s. 6d.
- ---- The Constitutional History of England, in its Origin and Development. Library Edition. 3 vols. Demy 8vo. 2l. 8s.

Also in 3 vols. crown 8vo. price 12s. each.

- Seventeen Lectures on the Study of Medieval and Modern History, delivered at Oxford 1867–1884. Crown Svo. 8s. 6d.
- Registrum Sacrum
  Anglicanum. An attempt to exhibit
  the course of Episcopal Succession
  in England. By W. Stubbs, D.D.
  Small 4to. 8s. 6d.

Vinogradoff. Villainage in England. Essays in English Mediaeval History. By Paul Vinogradoff, Professor in the University of Moscow. 8vo, half-bound. 16s.

Wellesley. A Selection from the Despatches, Treaties, and other Papers of the Marquess Wellesley, K.G., during his Government of India. Edited by S. J. Owen, M.A. 8vo. 1l. 4s.

Wellington. A Selection from the Despatches, Treaties, and other Papers relating to India of Field-Marshal the Duke of Wellington, K.G. Edited by S. J. Owen, M.A. 8vo. 1l. 4s.

Whitelock's Memorials of English Affairs from 1625 to 1660. 4 vols. 8vo. 1l. 10s.

### 4. PHILOSOPHY, LOGIC, ETC.

Bacon. The Essays. With Introduction and Illustrative Notes. By S. H. Reynolds, M.A. 8vo, halfbound. 12s. 6d.

—— Novum Organum.

Edited, with Introduction, Notes,
&c., by T. Fowler, D.D. Second
Edition. 8vo. 15s.

--- Novum Organum.

Edited, with English Notes, by
G. W. Kitchin, D.D. 8vo. 9s. 6d.

—— Novum Organum.
Translated by G. W. Kitchin, D.D.
8vo. 9s. 6d.

Berkeley. The Works of George Berkeley, D.D., formerly Bishop of Cloyne; including many of his writings hitherto unpublished. With Prefaces, Annotations, and an Account of his Life and Philosophy. By Alexander Campbell Fraser, LL.D. 4 vols. 8vo. 2l. 18s.

The Life, Letters, &c., separately, 16s.

Bosanquet. Logic; or, the Morphology of Knowledge. By B. Bosanquet, M.A. 8vo. 21s.

Butler's Works, with Index to the Analogy. 2 vols. 8vo. 11s.

Fowler. The Elements of Deductive Logic, designed mainly for the use of Junior Students in the Universities. By T. Fowler, D.D. Ninth Edition, with a Collection of Examples. Extra feap. Svo. 3s. 6d.

— The Elements of Inductive Logic, designed mainly for the use of Students in the Universities. By the same Author. Fifth Edition. Extra fcap. 8vo. 6s. Fowler. The Principles of Morals. (Introductory Chapters.) By T. Fowler, D.D., and J. M. Wilson, B.D. 8vo, boards, 3s. 6d.

— The Principles of Morals. Part II. By T. Fowler, D.D. 8vo. 10s. 6d.

Green. Prolegomena to Ethics.

By T. H. Green, M.A. Edited by
A. C. Bradley, M.A. 8vo. 12s. 6d.

Hegel. The Logic of Hegel; translated from the Encyclopaedia of the Philosophical Sciences. With Prolegomena by W. Wallace, M.A. Crown 8vo. New Edition in the Press.

Hume's Treatise of Human Nature. Edited, with Analytical Index, by L. A. Selby-Bigge, M.A. Crown 8vo. 9s. Locke's Conduct of the Understanding. Edited by T. Fowler, D.D. Third Edition. Extra fcap. 8vo. 2s. 6d.

Lotze's Logic, in Three Books; of Thought, of Investigation, and of Knowledge. English Translation; Edited by B. Bosanquet, M.A. Second Edition. 2 vols. Cr. 8vo. 12s.

Metaphysic, in Three
Books; Ontology, Cosmology, and
Psychology. English Translation;
Edited by B. Bosanquet, M.A.
Second Edition. 2 vols. Cr. Svo. 12s.

Martineau. Types of Ethical Theory. By James Martineau, D.D. Third Edition. 2 vols. Cr. 8vo. 15s.

— A Study of Religion: its Sources and Contents. Second Edition. 2 vols. Cr. 8vo. 15s.

#### 5. PHYSICAL SCIENCE.

Aplin. The Birds of Oxfordshire. By O. V. Aplin. 8vo. 10s. 6d.

Chambers. A Handbook of
Descriptive and Practical Astronomy.
By G. F. Chambers, F.R.A.S. Fourth
Edition, in 3 vols. Demy 8vo.

Vol. I. The Sun, Planets, and Comets. 21s.

Vol. II. Instruments and Practical Astronomy. 21s.Vol. III. The Starry Heavens. 14s.

De Bary. Comparative Anatomy of the Vegetative Organs of the Phanerogams and Ferns. By Dr. A. de Bary. Translated and Annotated by F. O. Bower, M.A., F.L.S., and D. H. Scott, M.A., Ph.D., F.L.S. Royal Svo, half-morocco, 1l. 2s. 6d.

---- Comparative Morphology and Biology of Fungi, Mycetozoa and Bacteria. By Dr. A. de Bary. Translated by H. E. F. Garnsey, M.A. Revised by Isaac Bayley Balfour, M.A., M.D., F.R.S. Royal 8vo, half-morocco, 1l. 2s. 6d.

De Bary. Lectures on Bacteria.

By Dr. A. de Bary. Second Improved Edition. Translated by H.
E. F. Garnsey, M.A. Revised by Isaac Bayley Balfour, M.A., M.D., F.R.S. Crown 8vo. 6s.

Fisher. A Class Book of Elementary Chemistry. By W. W. Fisher, M.A., F.C.S. Crown Svo. 4s. 6d.

Chemistry in Space. By Van't Hoff. Translated and edited by J. E. Marsh, B.A. Crown 8vo. 4s. 6d.

Goebel. Outlines of Classification and Special Morphology of Plants. A new Edition of Saelis' Text-Book of Botany, Book II. By Dr. K. Goebel. Translated by H. E. F. Garnsey, M.A. Revised by Isaac Bayley Balfour, M.A., M.D., F.R.S. Royal 8vo, half-morocco, 1l. 1s.

- Sachs. Lectures on the Physiology of Plants. By Julius von Sachs. Translated by H. Marshall Ward, M.A., F.L.S. Royal 8vo, half-morocco, 1l, 11s. 6d.
- A History of Botany.

  Translated by H. E. F. Garnsey,
  M.A. Edited by I. Bayley Balfour,
  M.A., M.D., F.R.S. Crown 8vo.
  10s.
- Fossil Botany. Being an Introduction to Palaeophytology from the Standpoint of the Botanist. By H. Graf zu Solms-Laubach. Translated by H. E. F. Garnsey, M.A. Edited by I. Bayley Balfour, M.A., M.D., F.R.S. Royal 8vo, half-morocco, 18s.
- Annals of Botany. Edited by
  Isaac Bayley Balfour, M.A., M.D.,
  F.R.S., Sydney H. Vines, D.Sc.,
  F.R.S., W. G. Farlow, M.D., and
  W. T. Thiselton-Dyer, C.M.G.,
  M.A., F.R.S.; assisted by other
  Botanists. Royal Svo, half-moroeco,
  gilt top.

Vol. I. Parts I–IV. 1l. 16s.
Vol. II. Parts V–VIII. 2l. 2s.
Vol. III. Parts IX–XII. 2l. 12s. 6d.
Vol. IV. Parts XIII–XVI. 2l. 5s.
Vol. V. Parts XVII–XX. 2l. 10s.
Vol. VI. Part XXI. 12s.; Part XXII. 11s.

Biological Series. (Translations of Foreign Biological Memoirs.)

I. The Physiology of Nerve, of Muscle, and of the Electrical Organ. Edited by J. Burdon-Sanderson, M. D., F. R. SS. L. & E. Medium 8 vo. 11. 1s.

- II. The Anatomy of the Frog. By Dr. Alexander Ecker, Professor in the University of Freiburg. Translated, with numerous Annotations and Additions, by G. Haslam, M.D. Med. 8vo. 21s.
- III. Contributions to the History of the Physiology of the Nervous System. By Professor Conrad Eckhard. Translated by Miss Edith Prance. In Preparation.
- IV. Essays upon Hercdity and Kindred Biological Problems. By Dr. A. Weismann. Translated and Edited by E. B. Poulton, M.A., S. Schönland, Ph.D., and A. E. Shipley, M.A. Second Edition. Crown Svo. 7s. 6d.
  - Vol. II. Edited by E. B. Poulton, and A. E. Shipley. Crown 8vo. 5s. Just Published.

Prestwich. Geology, Chemical, Physical, and Stratigraphical. By Joseph Prestwich, M.A., F.R.S. In two Volumes.

Vol. I. Chemical and Physical. Royal 8vo. 1l. 5s.

Vol. II. Stratigraphical and Physical. With a new Geological Map of Europe. Royal Svo. 11. 16s.

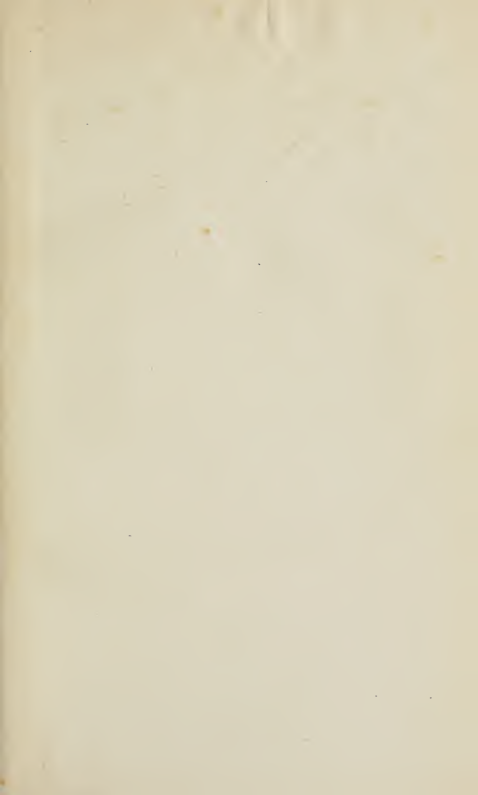
New Geological Map of Europe. In case or on roller. 5s.

Rolleston and Jackson. Forms of Animal Life. A Manual of Comparative Anatomy, with descriptions of selected types. By George Rolleston, M.D., F.R.S. Second Edition. Revised and Enlarged by W. Hatchett Jackson, M.A. Medium Svo. 11. 16s.

## Orford

AT THE CLARENDON PRESS LONDON: HENRY FROWDE

OXFORD UNIVERSITY PRESS WAREHOUSE, AMEN CORNER, E.C.









UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

